
Profecía 2026
Jamyang Khyentse Chokyi Lodro (1896-1959) 


(también conocido como Dzongsar Khyentse Chökyi Lodrö) 

https://lacarpetapurpura.com/profecia-2026/?v=3d26b0b17065

Escuelas Filosóficas Espirituales
“El Juego del Espejo del Espíritu” o

"La Montaña de la Sabiduría"

Viernes 30 de Enero de 2026

La Oración que protege
La Luz Esclarecedora: Una Profecía del Futuro



viernes 30 de enero a 
las 19:30 hrs

Recitar la Oración


La Luz Esclarecedora: Una Profecía del Futuro

Es conveniente ofrecerle una veladora encendida, flores, incienso, 
agua (puede físicamente o mentalmente)


Puedes invitar a quien quieran 

https://lacarpetapurpura.com/profecia-2026/



Profecía  
Año Caballo de Fuego



12 animales


5 elementos


—————-


60 combinaciones

Ciclo Rabjung

60 años 60 años 60 años

XVIIXVIXV XVIII

60 años 60 años60 años

XIX

?



Si


No


Quién sabe

No estamos 100% seguros de que esta profecía 
ocurrirá en este ciclo Rabjung, las opiniones se 
dividen, así que tenemos estas tres posiciones:

Pero decidimos darla a conocer porque es mejor 
"vacunarnos" o "blindarnos"… que permanecer 
sin hacer nada. 



Año 2026 2027 2028 2029 2030

Inicio año 
tibetano 

(inicio año 
LuniSolar)

18/02/2026 07/02/2027 26/02/2028 14/02/2029 05/03/2030

Animal (12) Caballo Oveja Mono Pájaro Perro

Elemento (5) Fuego Fuego Tierra Tierra Hierro

Género (2) Masculino Femenino Masculino Femenino Masculino

¿Terremoto?

¿Enfermedades por 
contaminación o muertos por 
accidentes en carreteras o por 
deslizamientos de tierra?



Reflexión 

Yo soy dueño de mis actos


Yo soy dueño de las consecuencias de mis actos


Yo soy generado por mis actos


Mis actos son mis verdaderos familiares y amigos,


Mis actos son mi única herencia, mi único tesoro,


lo único que me llevaré después de la muerte.


No hay lugar al que pueda escapar de las consecuencias de mis 
actos.



Cuatro Leyes del Karma 

1. Si no la hice (si no dañe a nadie, si no cause sufrimiento a ningún 
ser) no tengo nada de qué preocuparme.


2. Si la hice, la voy a pagar. (El karma opera con o sin nuestro 
conocimiento o aceptación. Por eso se le denomina: La Ley Universal 
de la Retribución Moral de las Acciones).


3. El karma es inapelable e inevitable.


4. El karma es expansivo (es como una bola de nieve que con el 
tiempo crece y crece y crece). Por eso tengo que purificarlo.







Tu mayor protección o blindaje es ser ético y generoso. Y si no haz sido 
ético en el pasado o presente, entonces hacer acciones de purificación… 
(aquí puedes encontrar técnicas o métodos de cómo purificar tu karma 
negativo de esta o anteriores vidas -aunque no creas que existen-. 
Recuerda que el karma es expansivo y que no desaparece por sí sólo, por 
lo que es tremendamente importante que lo purifiques, porque puede 
sorprenderte en el momento menos esperado. En este link te explicarán y 
guiarán cómo purificar tu karma: https://dharma3.odoo.com/purificacion).


No publicamos la profecía para causarte miedo o para intranquilizar a la 
gente, sino para que estemos preparados y para mitigar los daños. En el 
link de abajo encontrarás Remedios Naturales que te ayudarán a protegerte 
contra las pandemias y oraciones que te protegerán ante terremotos. Pero 
tu mayor protección son y serán siempre tus propios actos.


Si surge el miedo en tí recita el Mantra del Amor Benevolente: "que yo 
esté bien, que yo esté en paz, que yo esté feliz. Que mi madre esté bien, 
esté en paz y esté feliz (donde quiera que esté), Que mi padre… ) y así 
sigues con cada uno de tus seres queridos (familiares o amigos), y si 
quieres hasta que incluyas a toda la humanidad e incluso los animales. Es 
un mantra muy protectivo. Repítelo por lo menos una vez al día y traerá paz 
y calma a tu mente.



Conéctate con tu religión, con tu espiritualidad, cualquiera que esta sea o 
incluso si no crees en nada. Pero también para protegerte puedes recitar la 
siguiente oración: La Luz Esclarecedora: Una Profecía del Futuro, ofrecerle 
flores, incienso o una vela, seas o no budista recitarla te ayudará y protegerá 
contra terremotos, enfermedades, el hambre y los conflictos y te ayudará a tu 
crecimiento y desarrollo espiritual. Es una oración muy poderosa que te 
blindará y será como un escudo ante cualquier cosa que vaya a ocurrir estos 
años. Y si no ocurre, aún así recibirás su bendición. La encuentras en este 
link: 

https://lacarpetapurpura.com/profecia-2026/?v=3d26b0b17065 

Puedes compartir esta oración a todos los que quieras. Es muy importante 
que llegue a TODA la humanidad… repetimos, sin importar si son o no 
budistas o de la religión que sean. No es necesario cambiar de religión, al 
contrario conéctate más fuertemente con tu religión, con tu fe, con tus 
creencias y con tus prácticas espirituales. Practica la generosidad todos los 
días y mantén tu comportamiento ético, es decir, no le causes daño a ningún 
ser, ya sea humano, animal o incluso insectos, y entonces verás cómo todo 
irá bien para ti y tus seres queridos. 


Sarva Mangalam 
Que todo sea auspicioso.  Que todos los seres estemos bien, en paz y felices



https://
lacarpetapurpura.com/

profecia-2026/



Si corresponde a este año * esto podría pasar en el año Luni-Solar entre el 18 de febrero de 2026 y 
el 6 de febrero de 2027.


“se producirá un gran terremoto en un Año del caballo de fuego. La crisis que surge en este 
momento se intensificará en un año femenino de ovejas de fuego, y algunas personas contraerán 
enfermedades debido a la contaminación (grib) y morirán. [23] Algunos morirán en las carreteras, y 
otros morirán en deslizamientos de tierra . [24]”


https://www.lotsawahouse.org/words-of-the-buddha/clarifying-light-prophecy


Al final de esta página encontrará un texto espiritual que conviene leer para estar protegido de esta 
profecía. “Quizás te preguntes por qué es así. En un año de Caballo de Fuego masculino, un 
meteorito del tamaño de una gran roca [15] caerá de la extensión del espacio y aterrizará en la orilla 
de un gran cuerpo de agua. [16] Cuando ese meteorito se abre, este texto emergerá de él. Entonces 
será de vital importancia que este texto de Dharma se transmita de una persona a otra y no se 
mantenga oculto o secreto. Esto no está destinado solo a una o dos personas; ha sido establecido 
por el bien de todos los seres sintientes ¡Que todos los sufrimientos de saṃsāra lleguen a su fin!”. 
Encontrarás el texto al final de esta página intitulado:          La Luz Esclarecedora: Una Profecía 
del Futuro


Escucharla aquí:

¿Qué dice la Profecía?

https://www.lotsawahouse.org/words-of-the-buddha/clarifying-light-prophecy


2026 es el año de caballo de fuego, empezando el 18 de febrero de 
2026.


2027 es el año de oveja de fuego, empezando el 7 de febrero de 2027.


* No tenemos certeza si ocurrirá en el año luni solar 2026, porque la 
profecía está realizada para un año caballo de fuego que ocurre cada 
60 años, pero no dice en cuál de los ciclos. Cabe recordar que en el 
calendario chino y tibetano se maneja un ciclo compuesto por 12 
animales -uno por cada año- y cinco elementos, por lo que al 
multiplicar 12 por 5 nos da el ciclo rabjung de 60 años. Ahora estamos 
en el ciclo 39 que termina el 18 de febrero de 2026. No tenemos 
certeza de que la profecía ocurrirá en el ciclo rabjung 40 o si será 
hasta el año 2086 que es cuando volverá a haber otro año caballo de 
fuego, es decir dentro de 60 años.


La publicamos porque maestros espirituales han confirmado que 
podría tratarse de este año luni-solar.



Cabe aclarar que en occidente se usa un calendario solar que empieza el 1o de enero de cada año. Pero en oriente, 
como en China, la India o el Tíbet trabajan con un calendario luni-solar que empieza a veces en febrero y otras veces 
en marzo e incluso puede llegar a empezar en abril.


No publicamos la profecía para causar miedo o para intranquilizar a la gente, sino para que estemos preparados, para 
mitigar los daños. 


Lo primero que queremos aclarar es que:


1. No se va a acabar el mundo


2. No se va a acabar la presencia del ser humano en este mundo.


La vida humana es demasiado preciada e incluso si en nuestra ceguera y odio los seres humanos acabáramos la vida 
humana en el planeta tierra, por ejemplo, con una guerra nuclear, el planeta sería repoblado, para preservar el valor de 
la vida humana. ¿Por qué? Porque la vida humana es la más conducente para alcanzar la liberación espiritual (estado 
de un arhat) o incluso hasta la iluminación espiritual (estado de un Buda), desde la perspectiva del Budismo.



Lo publicamos para que nos protejamos, para que sepamos qué hacer, para que nos “blindemos”. ¿Y qué es lo que 
podemos hacer?


Vea la versión ejecutiva de la Oración que nos protegerá aquí en el siguiente link o al final de esta página:


https://lacarpetapurpura.com/la-profecia-2026-27-y-la-oracion-que-te-protegera/


Recitar o escuchar la Plegaria de Samantabhadra, seamos o no budistas nos protegerá del posible terremoto. Puede 
consultar esa Plegaria en este link, tanto en texto, como en audio y en video. 


https://dharma3.odoo.com/samantabhadra


La puedes escuchar en cualquier momento que quieras o en un momento en que estés intranquilo o sientas mucho miedo, 
pero es más poderosa si se escucha cuando hay un equinoccio o solsticio o cuando la tierra ruge o cuando hay un 
terremoto, por eso recomendamos que la lleves siempre contigo, ya sea impresa o en tu celular o en tu computadora. Para 
que en el momento en que empiece a temblar, en ese momento la empieces a leer y no tengas duda de que te protegerá.


Pero la mayor protección son tus actos. Si llevas una vida ética, si no le haces daño a ningún ser, ya sea humano, animal, 
insecto o de cualquier especie esa será tu mayor protección. Igual si eres generoso con los demás. Y si lo hiciste en el 
pasado, entonces puedes hacer acciones de purificacion que se comentan abajo.

https://lacarpetapurpura.com/la-profecia-2026-27-y-la-oracion-que-te-protegera/?v=3d26b0b17065
https://dharma3.odoo.com/samantabhadra


Cabe recordar que el requisito para que los mantras y oraciones “funcionen” 
son tres y dependen de tí:


1. Tu fe, confianza o devoción en el mantra y en el Buda al que está dedicado.


2. Tu concentración cuando lo recitas (es decir que tu mente no se distraiga con 
otras cosas) y


3. La motivación con la cual lo realices (de preferencia que tu motivación te 
incluya a ti y a los demás).


Si tienes una iniciación o empoderamiento de esa deidad o mantra eso 
incrementa el poder del mantra.



Los Años del Calendario Tibetano



Texto que conviene leer para estar protegido 
de esta profecía: 

“se producirá un gran terremoto en un Año del caballo de fuego. La crisis que surge en este momento se intensificará 
en un año femenino de ovejas de fuego, y algunas personas contraerán enfermedades debido a la contaminación 
(grib) y morirán. [23] Algunos morirán en las carreteras, y otros morirán en deslizamientos de tierra . [24]”


https://www.lotsawahouse.org/words-of-the-buddha/clarifying-light-prophecy


“me encontré con una predicción hecha por Jamyang Khyentse Chokyi Lodro (1896-1959) (también conocido como 
Dzongsar Khyentse Chökyi Lodrö) que fue notable por su inclusión de una práctica específica, utilizando un sonido 
espontáneo interno, que permitiría a cualquiera superar las tragedias y los eventos difíciles que se predicen en tales 
predicciones y, de hecho, beneficiar incluso a aquellos que no hicieron la práctica, ayudándoles a también escapar o 
mitigar cualquier daño. Se cree que los futuros eventos registrados en la predicción de Rimpoché llegarán en menos 
de una década a partir de ahora, a partir del año 2026”.


Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö’s Prophecy of Things to Come


https://www.slideshare.net/DharmavsKarma/jamyang-khyentse-prophecy-of-things-to-come


“Quizás te preguntes por qué es así. En un año de Caballo de Fuego masculino, un meteorito del tamaño de una gran 
roca [15] caerá de la extensión del espacio y aterrizará en la orilla de un gran cuerpo de agua. [16] Cuando ese 
meteorito se abre, este texto emergerá de él. Entonces será de vital importancia que este texto de Dharma se 
transmita de una persona a otra y no se mantenga oculto o secreto. Esto no está destinado solo a una o dos 
personas; ha sido establecido por el bien de todos los seres sintientes ¡Que todos los sufrimientos de saṃsāra lleguen 
a su fin!

https://www.lotsawahouse.org/words-of-the-buddha/clarifying-light-prophecy
https://www.slideshare.net/DharmavsKarma/jamyang-khyentse-prophecy-of-things-to-come


(¿el meteorito pudo caer ahí? Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö tenía apenas 14 años?)


Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö (1893–1959) compiled this prophecy from the words of the Buddha.


Aquí puede ver la versión en inglés:


Haz clic para acceder a Jamyang-Khyentse-Prophecy-of-Things-to-Come.pdf


Y aquí la tiene en su traducción al español:


https://lacarpetapurpura.com/wp-content/uploads/2026/01/Jamyang-Khyentse-Prophecy-of-Things-to-Come.pdf?v=3d26b0b17065


La Luz Esclarecedora: Una Profecía del Futuro


De las palabras del Buda Compiladas por Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö


Traducida al inglés por Adam Pearcey en el año 2020, con el generoso apoyo de la


Fundación Khyentse y el Terton Sogyal Trust,


y con la gentil asistencia de Alak Zenkar Rinpoché.


.


Extraída del Sitio: https://www.lotsawahouse.org/


para su


Traducción y Edición al castellano por Kunga Samten durante la primavera del 2021.

https://www.lotsawahouse.org/


La Luz Esclarecedora: Una Profecía del Futuro


De las palabras del Buda


Compiladas por Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö[1]


Homenaje a las Tres Joyas[2].


El Bendito enseñó el siguiente texto, el cual será de beneficio durante la era malvada.


El alcance de lo que se llama Dharma se asemeja a un camino. ¿Por qué? Es por este camino que todos los seres 
vivientes viajan. Por eso se dice que el Dharma es como un camino.


Una vez, cuando el Bendito estaba sentado debajo del árbol Bodhi, vio a todos los seres vivientes de Jambudvipa. Él vio 
que al final de los tiempos, en el período de quinientos años, surgiría una era de maldad. En cuanto a los pensamientos y 
acciones de todos los seres, aquellas personas que encuentren este texto, a través de su pureza diez veces mayor, serán 
muy meritorias; mientras que aquellos que  no encuentren este texto serán débiles en mérito y experimentarán un intenso 
dolor debido a las aflicciones. Los seres humanos sobre la tierra se sentirán como si fueran despedazados con armas.


Entonces, el venerable Ānanda le dijo al Bendito: “Oh Bendito, ya que consideras a los seres humanos con compasión, 
por favor, sálvalos de este sufrimiento.”


El Bendito le dijo al venerable Ananda: «Te lo explicaré. Yo estaba morando en la extensión del espacio. Dirigí mi intención 
para ver a los seres vivos de Jambudvīpa. Escuchen, todos ustedes, mis palabras. Este texto del Dharma es una 
enseñanza que será beneficiosa cuando surja una época de maldad. Escribir, recitar, y practicar la visualización y 
recitación del Gran Compasivo purificará rápidamente todas las acciones dañinas y los oscurecimientos. Honrar este 
texto con ofrendas de incienso y flores provocará la felicidad de todos los seres sintientes. Escribir y recitar este texto te 
llevará a un excelente renacimiento en todas las vidas futuras”.



Al pie del árbol había un gran lago, en cuyas orillas estaba sentada la emanación de la Gran Compasión, el cual había 
dirigido su magnanimidad hacia todos los seres vivos y lloraba intensamente. El Bendito dijo:


“Gran Compasivo, escucha bien. No hay necesidad de llorar. Escucha bien lo que tengo que decir. En el mes del tigre del 
nuevo año decidí ir al reino humano[3]. En ese momento liberé a todos los seres de la era del mal, del océano de 
sufrimiento que es el saṃsāra. Ellos renunciaron a toda acción dañina. Incluso guié a los seres que habían caído en los 
infiernos. En ese momento, difundí este texto del dharma. Escribir o recitar este texto pondrá fin a todas las 
enfermedades. Cualquier persona que lo escriba beneficiará a todo un pueblo. Cualquier pueblo en el que se escriba 
beneficiará a todo el país. El mérito de los seres humanos aumentará y se evitarán las circunstancias negativas y los 
obstáculos. Él traerá la liberación de los sufrimientos de los infiernos. Será beneficioso tanto en la vida presente como en 
la futura. Este es el camino esencial para todos los seres de las seis clases. Es comparable a navegar en un barco por un 
océano o un río. Tener fe y devoción pura hacia este texto es crucial. Hasta la llegada de Maitreya al reino humano, este 
texto producirá grandes beneficios. Escribir este Dharma y compartirlo con otros traerá un mérito ilimitado dentro de la 
misma vida y el mismo cuerpo. Hará que el océano lleno de sangre del saṃsāra se seque.


“Por medio de diez impurezas mentales, los seres serán primero abrumados por las aflicciones. ¡Cuan dignos de 
compasión son todos los seres! Después, en segundo lugar, el reino humano se convertirá en un valle lleno de sangre. En 
tercer lugar, aunque se planten cultivos y se cultive la tierra, no habrá libertad para disfrutar de los resultados[4]. En cuarto 
lugar, los seres humanos experimentarán un intenso sufrimiento. En quinto lugar, las personas carecerán de visión al 
transitar por los caminos[5]. En sexto lugar, las ciudades serán invadidas por animales salvajes carnívoros. En séptimo 
lugar, los edificios dentro de los países quedarán vacíos[6]. En octavo lugar, se verán animales salvajes carnívoros 
vagando sin rumbo fijo[7]. En noveno lugar, aunque algunas personas quisieran permanecer, no se atreverán a quedarse. 
En décimo lugar, aparecerán fantasmas hambrientos y espíritus dañinos que vagarán por las ciudades. Esto es lo que 
sucederá en base a las diez impurezas.


“La gente carecerá de respeto por los demás y parecerá alabarse a sí misma mientras desprecia a los demás. En la 
sociedad humana hay cuatro clases: gobernantes, comerciantes, trabajadores y sacerdotes[8]. Si todos ellos tienen 
confianza y reverencia por este texto, la época será de fortuna.»



El Bendito dijo: “Aquellos que desconfíen de este texto se engañarán unos a otros y caerán en el infierno del tormento 
final (avīci). Ellos no escucharán el Dharma, y sus llantos de angustia se oirán por todo el cielo y la tierra. Amanecerá una 
era de epidemias[9].


Escribir o recitar este texto del Dharma inmediatamente después de escucharlo superará todas las epidemias y el 
hambre. Él traerá un excelente renacimiento.


“Hay siete formas de sufrimiento en este mundo:[10] primero, está el sufrimiento del calor y el frío en los infiernos; 
segundo, el sufrimiento del hambre y la sed entre los pretas; tercero, el sufrimiento de la ignorancia y la confusión entre 
los animales[11]. cuarto, el sufrimiento del nacimiento, la vejez, la enfermedad y la muerte, así como la falta de libertad, la 
pobreza y la adhesión a puntos de vista erróneos entre los seres humanos;[12] quinto, el sufrimiento de la hostilidad y el 
conflicto entre los asuras;[13] sexto, el sufrimiento de la muerte, la transmigración y la caída entre los dioses;[14] y 
séptimo, el sufrimiento del bardo del devenir. Tener confianza en este texto, el cual es beneficioso en estas circunstancias, 
hará que se cumplan todos los deseos y se eliminen todas las enfermedades. Traerá la excelente fortuna de una época 
pasada.


“Te preguntarás por qué esto es así. En un año de Caballo de Fuego macho, un meteorito del tamaño de una gran 
roca[15] caerá desde la extensión del espacio y aterrizará sobre la orilla de un gran cuerpo de agua.[16] Cuando ese 
meteorito se abra, este texto emergerá de él. Será entonces de vital importancia que este texto del dharma se transmita 
de una persona a otra y no se mantenga oculto o en secreto. Este no está destinado sólo a uno o dos individuos; él se ha 
establecido por el bien de todos los seres sintientes. ¡Que puedan todos los sufrimientos del saṃsāra llegar a su fin!


“En el futuro, al final del período de quinientos años,


Cuando las enseñanzas del Buda estén en declive,


Cuando la disciplina de los monjes se haya deteriorado,



Cuando las mentes estén ocupadas con pensamientos negativos, Cuando la gente se deleite con las promesas rotas y 
malos actos, Cuando ellos se involucren en las diez acciones insalubres, Cuando los practicantes del mantra reciten 
hechizos malignos, Cuando los cinco venenos se alimenten en lo más profundo, Cuando la gente se comporte mal física 
y verbalmente,


Cuando la enseñanza del Dharma esté en declive terminal,


Cuando las plumas de los pájaros se desarrollen en las laderas,[17] Cuando la madera se guarde en una caja de hierro,
[18]


Cuando la gente cometa acciones perversas,


Todas estas acciones, faltas y defectos[19]


Anunciarán sin duda una temible época de crisis.


Este texto, que disipa las condiciones de una época malvada,


Debe ser escrito o recitado inmediatamente después de ser visto- No tengas duda de que esto evitará los males de la 
época.


Basta con preguntar si esto es cierto.


Hablemos y expresemos sólo la verdad.


Todos los que afirman que esto no es cierto


Serán golpeados por los síntomas de la enfermedad



Desde las puntas de los cabellos de sus cabezas hasta la punta de los dedos de los pies”.


            Cuando el Bendito hubo dicho esto, el Gran Compasivo, Maitreya, Ānanda, y el mundo entero con sus seres 
humanos, asuras y gandharvas se regocijaron y alabaron el discurso del Bendito.


Entonces el Bendito extendió su mano derecha, bellamente adornada con las marcas y signos, y con ella tocó el suelo, 
subyugando así a las malignas fuerzas demoníacas junto con sus séquitos. Hay que entrenarse en esta perfección 
trascendente de la sabiduría, la cual aporta una alegría y un bienestar mental inconcebibles, y que subyuga y pacifica la 
enfermedad y las fuerzas demoníacas. Entonces el Bendito entró en una absorción meditativa similar al Ganges[20] y 
pronunció este texto que resume todas las excelentes enseñanzas de los sūtras.


Entonces, Ānanda se dirigió al Bendito una vez más: «Bendito, este Dharma que has enseñado tiene el propósito de evitar 
obstáculos y circunstancias negativas en el saṃsāra. En el año del Mono de Tierra masculino (nota del editor: 2028 si es 
que corresponde a este ciclo rabjung) se producirá una epidemia, y será crucial disponer de un medio profundo para 
afrontarla. Si los seres dudan de la verdad de esto y no confían en este texto, descuidándolo por indiferencia para que no 
pueda difundirse,[21] esto sólo deleitará a las fuerzas demoníacas. Pero el copiar y confiar en este texto, traerá mucha 
felicidad. Este texto del Dharma traerá alivio”.


El Bendito respondió:[22]


“Bien, bien. Eso es extremadamente bueno.


Esto debe enseñarse en todas partes desde un principio, Y eso resultará una excelente riqueza de virtud.


El mérito y las cualidades se desplegarán plenamente. Todos los budas perfectos lo han dicho así.



Nanda, Upananda y el resto de ustedes,


Esfuércense en esto, que es beneficioso para los seres.


            En el futuro, al final de los tiempos,


La virtud de esto estará más allá de lo imaginable. Para quien tenga fe en esto


Todos los deseos se cumplirán,


Y los obstáculos y la adversidad serán desterrados. Una persona con fe en las enseñanzas del Buda debería hacer 
ofrendas con incienso y flores”.


Entonces el protector Maitreya miró desde la extensión del espacio y vio que los seres humanos estaban derramando 
lágrimas de sangre. Él se presentó ante el Bendito y le dijo: “Bendito, te ruego que impartas un Dharma para el futuro, que 
transmita tu mensaje con pocas palabras pero que contenga grandes bendiciones.”


El Bendito respondió:


“Maitreya, eso es excelente.


Escucha mi discurso.


Él se imparte por el bien de todos los seres Incluidos Brahmā y Śakra.


Para beneficiar a todos los seres vivos



He comunicado verbalmente este mensaje. Debe ser respetado y aplicado con diligencia, Ya que traerá una abundancia 
de virtudes.


“Luego, en el primer mes de otoño durante el año del Caballo de Fuego masculino y en el año del Mono de Tierra 
masculino, las personas malvadas que carecen de fe en este texto encontrarán sus muertes. Las personas que copien o 
reciten este texto tendrán una larga vida, gozarán de buena salud y obtendrán muchos méritos. Todas las fuerzas dañinas 
de esta era maligna vendrán a rondar por las ciudades. Invisibles para los seres humanos, pasarán por lugares inciertos 
mientras permanecen ocultos. En ese momento, las bendiciones de este texto del Dharma harán que todos los espíritus, 
las fuerzas malignas y las influencias dañinas se estremezcan y huyan. Es vital que este texto se difunda por todas las 
tierras. No lo consideres falso ni albergues dudas.


“Para aquellos que carecen de fe en este Dharma enseñado por el sabio y venerable Buda, Sugata, conocedor del 
mundo, guía y domador de los seres, el insuperable maestro de dioses y hombres, conquistador despierto y 
trascendente, se producirá un gran terremoto en un año del Caballo de Fuego. La crisis que surgirá en este momento se 
intensificará en el año de la Oveja de Fuego femenina, y algunas personas contraerán enfermedades debido a la 
contaminación (grib) y morirán[23]. Algunos morirán en las carreteras y otros en desprendimientos[24].


“En un año del Mono de Tierra macho habrá inundaciones aterradoras. En verano, las enfermedades provocadas por el 
hambre causarán pérdidas de vidas. En ese momento, los espíritus dañinos invadirán la tierra. Copiar y recitar esta 
enseñanza proporcionará protección contra las influencias dañinas y los creadores de obstáculos.


“En un año del Pájaro de Tierra femenino (nota del editor: 2029 si corresponde a este ciclo rabjung) será de crucial 
importancia evitar dañar a los demás, abstenerse de consumir carne o sangre y guardar los votos.


“En un año del Perro de Hierro macho (nota del editor: 2030 si corresponde a este ciclo rabjung) las tierras y ciudades 
serán invadidas por tigres, leopardos, osos, lobos y chacales. En ese momento será crucial copiar y recitar este Dharma 
como medio de liberación para los seres humanos.



“En un año de la Oveja de Hierro [25] (nota del editor: 2051 si corresponde a este ciclo rabjung) todos los seres sintientes 
llegarán a carecer de auto-control, como un papel arrastrado por el viento o como un gran lago que se agita y se 
desborda. En ese momento, las personas que no tengan fe en este texto morirán”.


Entonces el Bendito dijo al Gran Compasivo:


“En un año del Ratón (nota del editor: el próximo año de ratón es en 2032), el sonido melodioso del Dharma emanará 
desde la extensión del espacio. Si uno copiara o recitara este texto, el cual se irradia a través de las cuatro direcciones 
cardinales y las ocho intermedias con el poder y la fuerza de las bendiciones de los budas, como la luz del sol y la luna, 
traería beneficios hasta la llegada de Maitreya. Tal es el potencial de este texto.


“Si esto se copia o se recita en voz alta


Traerá un gran mérito.


En un palacio sobre el Monte Potala


Reside la emanación del discurso del Buda


rodeada de un séquito de bodhisattvas.


Por encima, por debajo y en cada una de las diez direcciones — Conducirá a la felicidad a los seres de todas partes.


“Además, el Gran Compasivo consideró a todos los seres humanos con compasión y difundió este texto[26] por el bien 
de los seres sintientes. Cuando se dude de él y se le considere falso, entonces en los meses del comienzo y del medio 
del verano surgirá una epidemia. La gente enfermará por la mañana y morirá por la tarde[27]. En ese momento, al 
desarrollarse la era de crisis, las plantas y los bosques serán talados y cortados, las montañas rocosas se desmoronarán 
desde su base, y la tierra temblará y se estremecerá, como si fuera incapaz de permanecer quieta. No más de una de 
cada diez personas sobrevivirá. No pienses que esto es falso, pues es la palabra del Bendito[28]. ¡Cuan dignos de 
compasión son todos los seres!



            “Entonces, en un año de la Oveja de Fuego femenina y del Mono de Tierra masculino amanecerá el malvado 
período de los “quinientos años”. Los conflictos surgirán de todas partes — en los cuatro puntos cardinales y en los ocho 
intermedios. Los seres humanos pelearán y lucharán entre sí.[29] Este es un Dharma que libera de los estragos del ese 
tiempo. Por copiarlo y recitarlo a primera vista se superará el conflicto. Este texto, que trae bienestar si se copia o recita, 
traerá virtudes ilimitadas y liberará de todo temor y preocupación.


“Este texto del Dharma no es solo para uno o dos individuos; fue compuesto para el bien de todos los seres sintientes. Si 
este texto del Dharma se distribuye por todas las tierras y en todas las direcciones, los seres humanos disfrutarán de una 
excelente felicidad y bienestar. Mediante la abundancia de virtudes,[30] los sufrimientos de los seres sintientes 
terminarán.


«A menos que este texto se recuerde diligentemente durante cinco o seis meses, se iniciará una era de epidemias. 
Algunos morirán de fiebre; otros morirán de resfriados; algunos perderán la cordura y morirán;[31] algunos morirán de una 
enfermedad en la garganta;[32] algunos morirán de una enfermedad en el corazón; algunos experimentarán dolor 
intestinal y luego morirán; otros morirán por una enfermedad en el hígado. Hay un remedio para estos espíritus dañinos y 
enfermedades[33].


“Los hijos e hijas de noble familia deberían llevar en su cuerpo este texto que protege y remedia estas formas de 
enfermedad e influencia dañina. El mantra que protege y libera de todos los espíritus divinos, los espíritus nāga, los 
espíritus elementales y las epidemias —Emaho, p’en no p’en no svāhā—[34] debe ser llevado por los hombres en su lado 
derecho y por las mujeres en el izquierdo. Hacerlo liberará de todas las epidemias y traerá un excelente renacimiento. No 
hay duda de que copiar, recitar y tener fe en esto, traerá la liberación del océano de sufrimiento lleno de sangre que es el 
saṃsāra.


¡Cuán dignas de compasión son todas las personas entre el cielo y la tierra! [35] ¡Que puedan todas las enfermedades 
que causan la muerte prematura entre los seres humanos ser totalmente pacificadas! ¡Que puedan los seres llegar a tener 
la excelencia de las épocas pasadas! Que puedan llegar a poseer un mérito inconmensurable.



Para los seres que carecen de fe en este texto del dharma no habrá tiempo de liberación[36]. Los pueblos serán 
invadidos por diversas formas de espíritus dañinos. En ese momento los llantos de la gente llenarán el aire y resonarán 
por toda la tierra[37]. Aunque habrá frutas y cereales nutritivos, todos carecerán de poder para consumirlos. Toda la 
población comerá alimentos demoníacos[38].


Entonces, el Gran Compasivo, el noble Avalokiteśvara, dijo lo siguiente[39] para que los seres pudieran despertar la 
compasión en sus mentes: “Bendito, te ruego que infundas este texto con tus bendiciones. Conságralo con poderes 
magnetizantes, te lo ruego”.


Entonces el Bendito dijo: “Si este texto es venerado con fe y devoción los malos tiempos llegarán a su fin. Traerá el mérito 
ilimitado de liberarse de toda forma de enfermedad contagiosa. Que todos los seres humanos de esta tierra se liberen del 
conflicto, la enfermedad y la miseria de una época malvada y obtengan toda la excelencia de una era pasada[40].


“De acuerdo con esta aspiración, por el bien de la virtud,[41] y especialmente si esto se recita durante el mes del 
caballo[42] y el mes del conejo[43] traerá inimaginables cualidades beneficiosas.


            Las personas que copien y reciten este texto gozarán de larga vida, buena salud y felicidad[44]. Copiar 
parcialmente el texto apaciguará todas las causas de daño en una época de maldad.


Este se difundió una vez durante el pasado año del Dragón[45]. Al parecer, no pudo extenderse por todo el mundo. Así es 
como la época del mal se impuso por primera vez.


Más tarde, el texto se difundió en un año del Caballo de Fuego masculino.


Este texto del Dharma es el medio para evitar los malos tiempos. A menos que pueda extenderse por todas las tierras, las 
cosechas quedarán arruinadas por la plaga, el granizo y las heladas, lo que provocará una hambruna. Surgirá una 
epidemia de enfermedades irreconocibles trayendo dolor y miseria. No hay duda de que copiar o recitar esto traerá la 
liberación de todo sufrimiento.



Hasta que el protector victorioso Maitreya llegue a este mundo, este texto del Dharma servirá de refugio a los seres. Para 
aquellos con fe en él y devoción por él, dejen que limpie y purifique todas las acciones dañinas, oscurecimientos y 
tendencias habituales. ¡Que puedan las cosechas ser siempre excelentes! ¡Que pueda la virtud ser abundante! ¡Que 
pueda esto ser una fuente como la gema de todo lo que se desea y se requiere! [46] ¡Que pueda todo en estas tierras ser 
auspicioso! ¡Que pueda cada lugar volverse resplandeciente! Con la enfermedad, el hambre y la guerra totalmente 
superadas, que puedan las lluvias traer excelentes cosechas y que puedan todos los deseos cumplirse 
espontáneamente. Con la riqueza y la prosperidad extendiéndose por toda la tierra, que pueda la Rueda del Dharma girar 
y permanecer siempre segura.


            Cuando el Bendito hubo dicho esto, el Gran Compasivo, Maitreya, Ānanda, y el mundo entero, incluyendo los 
dioses, seres humanos, asuras y gandharvas, se regocijaron y alabaron las palabras del Bendito.


Con esto concluye La luz Clarificadora: una profecía del futuro. [47].

   Que por los méritos de esta enseñanza, sus traducciones, su lectura y su difusión podamos renacer de un Loto en 
Dewachén, contemplar el Glorioso rostro de Amidewa, alcanzar Fruto de la Perfecta Iluminación y regresar a liberar a todos 
los seres del ciclo del samsara.


…Om Amidewa Hrih…



ཨེ་མ་ཧོ། ཕན་ནོ་ཕན་ནོ་སྭཱ་ཧཱ།

Emaho, p'en no p'en no svāhā

Mantra



                            Notas:


1 – Este texto ha sido descrito como una revelación de Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, aparentemente porque el texto 
está incluido en la edición de 2012 de sus escritos recopilados (pero no en ediciones anteriores); sin embargo, su 
inclusión allí se debe a su papel en la compilación del texto. La edición de Ya chen (véase la bibliografía para más 
detalles) termina con la siguiente nota: “Aunque parece haber dos ediciones diferentes de esta profecía para el futuro del 
maestro supremo, el Señor de los Sabios, ésta fue tomada del original que Khyentse Chökyi Lodrö, Vajradhara en 
persona, compiló por el bien de los seres de la era degenerada y que fue impreso en Delhi en 1979 por Tsering Tashi de 
Sikkim, el secretario de la editorial de Gyalwang Karmapa”. Véanse también: https://www.lotsawahouse.org/tibetan-
masters/jamyang-khyentse- chokyi-lodro/benedictory-verses-for-clarifying-light-prophecy, que se adjuntan a la edición 
gSung ‘bum de este texto.


2 – mChan bu precede este homenaje con Namo guru lokeśvaraye (sic).


3 – El mes del tigre es el primer mes del año.


4 – Ya chen: rang gi rjes su ‘brang dbang med. gSung ‘bum: rang gi spyod dbang med.


5 – Ya chen: lam la ‘gro bar mig gis mi mthong. gSung ‘bum: lam la ‘gro ba’i mi mi mthong (“las personas que viajen por 
los caminos serán invisibles”)


           6 – Ya chen: rgyal khams kyi khang pa rnams stongs par ‘gyur ro. gSung ‘bum: rgyal khams dang khang pa rnams 
stong par ‘gyur (“Los países y las casas quedarán desolados”.


7 – Ya chen: chags med du. gSung ‘bum: cha med du.


8 – Estos son los cuatro niveles o clases (varṇa) de la sociedad india: los del gobernante o guerrero (kṣatriya), el 
comerciante (vaiśya), el trabajador (śūdra) y el sacerdote (brāhmaṇa).

https://www.lotsawahouse.org/tibetan-masters/jamyang-khyentse-
https://www.lotsawahouse.org/tibetan-masters/jamyang-khyentse-


9 – gSung ‘bum has: tshe ‘di la yang “incluso en la misma vida”. Ya chen omite esto.


10 – Siguiendo a gSung ‘bum 592.4 aquí:’ jig rten na sdug bsngal bdun yod. Ya chen: mi la sdug bsngal bdun yod.


11 – La traducción sigue a gSung ‘bum: dud’ gro blun rmongs kyi sdug bsngal. Ya chen enumera el tercer sufrimiento 
como el de los asuras.


12 – Después de gSung ‘bum: mi la skye rga na’ chi dang mi khom pa dang dbul ‘phong lta ba log’ dzin gyi sdug bsngal.


13 – La traducción aquí sigue a gSung ‘bum. Ya chen enumera el quinto sufrimiento como el de tener puntos de vista 
erróneos.


14 – La traducción sigue gSung ‘bum. Ya chen tiene simplemente: lha tshe ring po’i sdug bsngal.


15 – La de traducción Ya chen sigue: pha bong tsam. gSung ‘bum tiene bong ba tsam (“del tamaño de un terrón de 
tierra”).


16 – El tibetano (mtsho chen po) aquí podría indicar un mar o un lago grande.


17 – AZR: Esto podría referirse a las personas volubles e inestables que acuden a los retiros de montaña en lugar de los 
practicantes más estables.


18 – AZR: Esto podría referirse al hecho de que los practicantes talentosos se mantienen ocultos o mantienen un perfil 
bajo. Piensa en una espada que siempre se mantiene en una vaina, para que nadie sepa de su filo y fuerza.


19 – La traducción de Ya chen sigue: las rnams nyes skyon de rnams kun. gSung ‘bum has las ngan nyes rkyen de rnams 
kyis (“estas malas acciones y condiciones dañinas”).



20 – Siguiendo a Ya chen: gaṅgā’i ting nge ‘dzin. gSung ‘bum has gang gi ting nge’ dzin.


21 – gSung ‘bum tiene btang snyoms su lus nas (“descuidarlo por indiferencia”) pero esto se omite en Ya chen.


22 – gSung ‘bum has bcoms ldan ‘das kyis (“El Bendito respondió”); Ya chen omite esto.


23 – Después de A ‘dzom: mi la la grib kyi nad kyis zin nas’ chi. NLMa, NLMb, NLMc, Ya chen y gSung ‘bum tienen aquí’ 
gril nas ‘chi (¿”morir en masa”?).


24 – Siguiendo A ‘dzom: sa rnyil nas’ chi. Ya chen: la la dran pa snying nas ‘chi. gSung ‘bum: la la ni dran pa nyams nas’ 
chi (“algunos perderán el conocimiento y morirán”).


25 – Siguiendo a Ya chen y gSung ‘bum. Un ‘dzom, NLMa, NLMb y NLMc tienen aquí Pig (phag) en lugar de Sheep (lug).


26 – Siguiendo A ‘dzom. Ya chen y gSung ‘bum omiten yi ge’ di (“este texto”).


27 – Después de gSung ‘bum: snga’ dro na nas dgong mo ‘chi. Ya chen: nam lang nas dgung mo ‘chi. A ‘dzom: nam lang 
nas dgong mo’i bar la’ chi


28 – Siguiendo a gSung ‘bum y A’ dzom. Ya chen has: mi bden bsam na bcom ldan ‘das kyi bka’ yin (“Podrías pensar que 
esto es falso, pero es la palabra del Bendito”).


29 – Siguiendo a Ya chen: nang dme byed. gSung ‘bum: rme byed nas zad (¿”luchar entre sí y extinguirse”?).


30 – Después de gSung ‘bum: dge ba phun sum tshogs pa yis. Otras ediciones tienen yin en lugar de yis.


31 – gSung ‘bum: la la smyo nas’ chi. A ‘dzom: la la ni myid pa na nas’ chi (“algunos morirán de enfermedad de garganta”)



32 – Ya chen: la la ni lkog ma na nas ‘chi.


33 – A ‘dzom: gdon nad de rnams la sman yod do / Esta línea se omite en gSung’ bum.


34 – Siguiendo a gSung ‘bum y Ya chen: e ma ho / phan no phan no svāhā /. A ‘dzom y mChan bu tienen e ma ho / oṃ 
ma phan ni phan ni svāhā /


35 – Siguiendo a Ya chen, A ‘dzom, mChan bu: gnam sa’i bar gyi mi rnams thams cad snying re rje /. gSung ‘bum:’ jig rten 
khams kyi mi rnams snying re rje / (“¡Cuán dignas de compasión son las personas de este mundo!”).


36 – Después de gSung ‘bum, A’ dzom y mChan bu. Ya chen, NLMa, NLMb, NLMd tienen sngon yang, lo que 
transformaría toda la oración: “En el pasado, para los seres que carecían de fe en este texto del dharma, no había tiempo 
de liberación”.


37 – gSung ‘bum: de dus mi rnams ngu’ bod kyis gnam sa gang. Esta línea se omite en Ya chen.


38 – gSung ‘bum: mi grangs mang pos bdud zas byed. Esta línea aparece antes y difiere en algunas ediciones. mChan 
bu: mi grangs mang yang bdud zas byas. A ‘dzom: mi grangs med kyang bdud zas byed. NLMa, NLMb, NLMc, NLMd: mi 
grangs kun kyang bdud zas byed. Ya chen omite la línea por completo.


39 – Ya chen: gsung pa’i yan lag. A ‘dzom y mChan bu: bsrung ba’i sngags (“mantra protector”). NLMa, NLMb, NLMc: 
bsrung ba’i legs (“excelencia protectora”). NLMd: bsrung ba’i srung ba’i sngags.


40 – Aquí hay una variación considerable entre las ediciones. La mayoría de las diferencias son menores. Sin embargo, 
tenga en cuenta que gSung ‘bum omite sngon gyi (“pasado”).


41 – mChan bu omite dge ba’i phyir. 42 – es decir, el primer mes.



43 – es decir, el segundo mes.


 44 – Siguiendo a Ya chen, A ‘dzom y mChan bu. gSung ‘bum, NLMa, NLMb, NLMc, NLMd hace que la oración sea 
imperativa hasta el final gyur cig.


45 – gSung ‘bum:’ di sngon byung ‘brug lo la gcig dar /. NLMa tiene thal en lugar de dar. mChan bu: sngon ‘drug lo nang 
la cha gcig song yang /


46 – Después de A ‘dzom, mChan bu, NLMa, NLMc: ni bu lta bu’i dgos’ dod ‘byung bar gyur cig / gSung’ bum, Ya chen y 
NLMd omiten lta bu’i.


47 – mChan bu concluye con las siguientes adiciones: Que pueda cumplirse este Dharma Mahāyāna titulado La Luz 
Esclarecedora: una profecía del futuro. No dudes de este Dharma. Esto es dicho ante el árbol bodhi por todos los budas y 
bodhisattvas para los seres sintientes del tiempo degenerado del período de quinientos años con el fin de disipar los 
terrores de esa era maligna. Que pueda extenderse por todo el espacio. Como dice el Bodhicaryāvatāra (X, 37): “Desde el 
canto de los pájaros y el susurro de los árboles, / Desde los rayos de luz e incluso desde el cielo, / Que puedan todos los 
seres encarnados percibir para siempre / El sonido del dharma en una corriente constante”. De acuerdo con esto, esta 
profecía pronunciada por el Buda descendió por primera vez de la extensión del espacio en un previo año de Caballo de 
Fuego masculino. A partir de entonces, el noble Avalokiteśvara lo extendió por todas las tierras para beneficio de los 
seres. En el futuro, a partir del año de Caballo de Fuego masculino, ya que se dice que las diversas crisis ocurrirán 
gradualmente, es importante rezar a las Tres Joyas, que son las fuentes infalibles de refugio, y especialmente a 
Avalokiteśvara, protector de la Tierra de Nieves. También es de vital importancia cultivar la virtud y abandonar la maldad y, 
sobre todo, perseverar en la escritura y la recitación de este texto profético como medio para evitar las diversas crisis que 
predice. Que pueda esto ser una causa de protección temporal contra el miedo y la pacificación de las enfermedades, el 
hambre y los conflictos y, en última instancia, el logro del estado de omnisciencia. Esta nota fue escrita por el llamado 
Chö. Que pueda ser virtuoso. Que pueda ser auspicioso.


               Ediciones tibetanas



Bibliografía


A ‘dzom “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Khams a ‘dzom dgon du bzhugs pa’i dpe rnying dpe dkon/ TBRC 
W3PD981. 9 vols. vol. 7: 521–544


mChan bu Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me. TBRC W8LS19467. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.].


NLMa “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Dam can khrag ‘thung gsol mchod sogs/ (collection of texts scanned 
at National Library of Mongolia). TBRC W1NLM182. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]


NLMb “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in lhag pa’i lha gang yang rung ba’i sgo nas rang gzhan dang dgon 
grong la byabs khrus rgyun ‘khyer du bya tshul sogs/ (collection of texts scanned at National Library of Mongolia). TBRC 
W1NLM195. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]


NLMc “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Phongs sel sgrol ma’i sgrub thabs maN+Dal gyi bden cho ga rim 
sogs/ (collection of texts scanned at National Library of Mongolia). TBRC W1NLM608. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]


NLMd “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me sogs/ (collection of texts 
scanned at National Library of Mongolia). TBRC W1NLM408. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]


         gSung ‘bum “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in ‘Jam dbyangs chos kyi blo gros kyi gsung ‘bum. TBRC 
W1KG12986. 12 vols. Bir, H.P.: Khyentse Labrang, 2012. Vol. 10: 587–602.


Ya chen “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Lung bstan phyogs btus/. TBRC W3CN532. 4 vols. dPal yul 
rdzong /: dPal ya chen o rgyan bsam gtan gling /, 2016. Vol. 1: 1–9



Fuentes Secundarias 

Karma Sungrab Gyatso (Stephen B. Aldridge). The Light That Makes Things Clear: A Prophecy of Things to Come. https://
www.shroomery.org/forums/showflat.php/Number/2787246 (accessed 15 April 2020)


Nattier, Jan. Once Upon a Future Time: Studies in a Buddhist Prophecy of Decline. Berkeley: Asian Humanities Press, 
1991.


Version: 1.2-20210914


                Que por los méritos de esta enseñanza, sus traducciones, su lectura y su difusión podamos renacer de un Loto 
en Dewachén, contemplar el Glorioso rostro de Amidewa, alcanzar Fruto de la Perfecta Iluminación y regresar a liberar a 
todos los seres del ciclo del samsara.


…Om Amidewa Hrih…


https://www.shroomery.org/forums/showflat.php/Number/2787246
https://www.shroomery.org/forums/showflat.php/Number/2787246


Ensayo sobre la terma de 
Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö 
titulada “la lampara que clarifica, 

una profecía sobre el futuro”
Gonzalo Perilhou




Ensayo sobre la terma de Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö titulada “la lampara que clarifica, una profecía sobre el 
futuro”


Gonzalo Perilhou


La terma revelada por Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö (1893-1959) generó mucha discusión y, en ciertos casos, llevó a 
conclusiones erróneas guiadas por lo que considero errores en la traducción del texto tibetano al ingles. Por este motivo 
decidí traducir esta profecía y comentar brevemente algunos aspectos de la misma.


El autor de la profecía


Si bien el texto tiene como origen una enseñanza del Buda Shakyamuni a sus discípulos, la misma fue compuesta por 
Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö luego de vivenciar el dialogo en una visión. La transmisión de enseñanzas a través de 
visiones es un evento relativamente frecuente en practicantes avanzados en el camino espiritual. En la escuela Nyingma las 
enseñanzas se dividen en aquellas transmitidas por el Buda de forma oral (Tib. bka’ ma) en la forma de Shakyamuni, 
Samantabhadra y Vajradhara, y aquellas que pertenecen a los tesoros de termas (Tib. gter ma) que han sido reveladas por 
practicantes avanzados en visiones o de forma material.


Si bien Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö ha revelado esta enseñanza a través de una visión, no fue la revelación de 
enseñanzas de esta manera lo que lo llevó a ser uno de los maestros más importantes del siglo XX. Jamyang Khyentse 
Chokyi Lodro no fue un gran revelador de tesoros espirituales como su predecesor Jamyang Khyentse Wangpo 
(1820-1892), aún así su papel fue clave en la transmisión de ciclos de enseñanzas que aún son practicadas en la 
actualidad. Este hecho, junto con sus profundos logros espirituales, relatados por sus discípulos tales como Tulku Urgyen 
y Dilgo Khyentse, lo llevaron a ser uno de los maestros más importantes dentro del budismo tibetano.



Autenticidad del texto


Al leer esta profecía escrita en formato de sūtra del gran vehículo, la primer duda que surge, tal como muchos lo han 
comentado en Internet, es sobre la autenticidad del origen del texto. La profecía se encuentra en las diferentes versiones 
disponibles de las colecciones de escritos de Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, es decir, no es un texto apócrifo que se 
agregó a una de las colecciones de sus escritos. En otras palabras, no hay manera de afirmar que el texto fue escrito por 
Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, pero al momento de compilar todas sus enseñanzas, este texto estaba presente, ya que, 
más tarde este volumen fue copiado y distribuido de la misma manera que se procedió con las colecciones de otros 
maestros. En resumen, no hay evidencia alguna que sugiera que este texto no fue escrito por Jamyang Khyentse Chökyi 
Lodrö.


Problemas con las fechas


Uno de los mayores problemas con la única traducción existente de este texto al ingles es la mención del año 2026 como 
el año en el cual los eventos profetizados comenzarán a ocurrir. El texto original, lamentablemente, no indica el año exacto, 
ya que el calendario tibetano sucede en ciclos de 60 años (Tib. drug cu skor).


Para comprender los problemas con las fechas indicadas en la profecía primero debemos comprender el funcionamiento 
del calendario tibetano.


La adopción del calendario que se utiliza actualmente en el sistema tibetano comenzó su primer ciclo de 60 años en el año 
1027, luego de la traducción e introducción a Tibet del tantra de Kalachakra. Así, el calendario tibetano es una 
combinación de astrología budista con origen en el tantra de Kalachakra, astrología hindú, proveniente del tantra de Shiva, 
y de la antigua astrología China. En este sistema cada año está definido por uno de los doce animales, su sexo y uno de 
los cinco elemento, similar al calendario del zodiaco chino.



Así tenemos los siguientes doce animales: 

1) Conejo


2) Dragón


3) Serpiente


4) Caballo


5) Oveja


6) Mono


7) Ave


8) Perro


9) Jabalí


10) Rata


11) Buey


12) Tigre



Y, los cinco elementos son: 

1) Fuego


2) Tierra


3) Metal


4) Agua


5) Madera


Cada uno de los elementos es asociado a los dos años siguientes, el primero representando el aspecto masculino y el 
siguiente el femenino, así, el año año tibetano del conejo de fuego corresponde al año 1027 del calendario gregoriano, 
seguido por el año de la coneja de fuego (1028), seguido por el dragón de tierra (1029) y la dragona de tierra (1030).


Como podrán observar el calendario tibetano es preciso solo cuando se indica a que ciclo de 60 años corresponde, 
indicador ausente en la profecía de Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, y prácticamente en toda literatura tibetana. Lo 
natural sería pensar que los eventos descriptos en la profecía comenzarán a ocurrir el siguiente correspondiente año desde 
el momento profetizado. Así, sabemos que el siguiente año de caballo de fuego, desde la partida de Jamyang Khyentse 
Chökyi (1959), fue en el año 1966 y sabemos que los eventos descriptos no ocurrieron y tampoco hay otros indicios que 
sugieran cuando estos eventos sucederan, cualquier afirmación en esta dirección es pura especulación. El traductor de 
esta profecía al ingles decidió indicar la ocurrencia de estos eventos basados en el calendario gregoriano y, así, indicó que 
los mismos comenzarán a ocurrir en el próximo año del caballo de fuego, esto es en el 2026. La única evidencia para esta 
conjetura es que hasta ahora no han sucedido, por lo tanto ¿será el próximo año de caballo de fuego? Si creemos en la 
veracidad de la profecía la evidencia indica que la misma puede ocurrir en el 2026, 2086, 2146 y así siguiendo en ciclos de 
60 años, es decir, no hay prueba alguna que sugiera que ocurrirá en el año 2026. Este es uno de los inconvenientes 



relacionados con las fechas de esta profecía, el siguiente está vinculado con la fecha en la misma fue predicha hace más 
de 2500 años. La profecía está compuesta en la forma de un sūtra del gran vehículo, en donde el Buda imparte una 
enseñanza y mantiene un dialogo con sus discípulos. Así, este dialogo tomó lugar hace más de 2500 años y las fechas 
mencionadas en el dialogo no se comenzaron a utilizar, al menos tal como lo conocemos hoy en día, hasta el siglo 11. Para 
salvar esta dificultad uno podría indicar que, tal vez, todos los discípulos contaban con clarividencia y por eso 
comprendían los años por venir (al menos hay indicios en la profecía misma de que Maitreya poseía clarividencia ya 
percibió ciertos eventos que tomarían lugar en el futuros). Otra opción sería asumir que Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, 
luego de experimentar la visión, indicó las fechas basadas en el calendario tibetano utilizado en la actualidad. Cualquier 
conjetura a la que lleguemos estará basada, al menos parcialmente, en especulación ya que la profecía no nos provee con 
más evidencia en relación con las fechas. En otros sūtras del gran vehículo, cuando el Buda predice eventos de los 
tiempos venideros utiliza como métrica la cantidad de años, y en algunos casos, tomando como referencia su parinirvana, 
de esta manera la correlación entre los tiempos y eventos es lo suficientemente precisa como para tener valor predictivo, 
mientras que el uso exclusivo del año tibetano no cumple esta función cuando el evento a ocurrir no corresponde con 
siguiente año que lleva ese nombre.


La practica a realizar


En la profecía se indica en un gran número de ocasiones el método para combatir las condiciones externas en los tiempos 
nefastos, mientras que en solo dos ocasiones se menciona como purificar la mente y generar mérito, el objetivo principal 
del camino budista. El Buda explica que copiar y recitar este texto contrarrestará los efectos producidos por los tiempos 
nefastos, mientras que si además se recita la practica del Gran Compasivo el practicante también purificará su mente. El 
recitar textos como método para generar mérito no es una tradición ajena al budismo tibetano, en muchos monasterios los 
monjes recitan una vez al año todos los sūtras del Buda con este objetivo. Si bien el Buda no explicita una practica en 
particular del Gran Compasivo, en general cuando se indica, tal como aparece en el texto “la recitación de la practica del 
Gran Compasivo,” se refiere a la recitación de su conocido mantra OM MANI PADME HUNG.



Si bien, a priori, instruir una fe ciega en el texto y en los sucesos a ocurrir parecería contradecir otras enseñanzas del Buda 
en donde se indica que no se deben aceptar sus enseñanzas sin antes analizarlas en profundidad, en verdad, hay géneros 
literarios y de enseñanzas dentro del budismo que no pueden ser investigados basados en lógica, por ese motivo estos 
géneros quedan fuera de los debates lógicos tradicionales. Por lo tanto, si el contenido de esta profecía no genera una 
confianza natural en el lector, uno puede optar por una posición neutral. Incluso a los maestros tibetanos a los cuales les 
presenté este texto y luego de leer algunas líneas no parecían muy alarmados. En relación a esto el mismo Jamyang 
Khyentse Wangpo ha mostrado su poca apreciación por profecías al comentar “mucha charla acerca de las profecías es 
una invitación a los demonios”.


Unas palabras de autoridad sobre profecías


Kyabje Dudjom Rinpoche (1904-1987), un gran maestro de meditación, erudito y revelador de tesoros espirituales comentó 
en su texto “La escuela nyingma del budismo tibetano, sus fundamentos e historia” lo siguiente en relación a las profecías:


…Uno no debe aceptar el significado de una profecía como verdadera de manera imparcial comprendiendo las palabras 
solo de manera literal y sin distinguir el significado provisional del definitivo porque, incluso sabiendo [lo que sucederá] una 
profecía acerca del futuro, ya sean buenos o malos tiempos por venir, pueden ser transformados por causas 
circunstanciales, condiciones y coincidencias, y en ese caso la profecía [predicha] parecerá no haberse cumplido de 
manera precisa.


[Es más], rara vez las profecías han ocurrido de manera precisa, excepto por aquellas predichas por las tres emanaciones 
supremas, y algunas de los grandes Lingpas. En la actualidad, debido a que estamos en un periodo de degeneración en el 
cual el mérito de los seres está en constante declive, es muy difícil que las condiciones auspiciosas perfectas sucedan.[1]


En este párrafo Dudjom explica que raramente las profecías ocurren de la manera descripta debido a que están 
condicionadas por circunstancias que pueden cambiar. Así, su posición respecto a las profecías es similar a la comentada 
anteriormente por Jamyang Khyentse Wangpo en donde invita a no dedicar demasiado tiempo en los detalles proféticos 
de los textos.



Beneficio del texto


Como todo sūtra del Gran Vehículo, el objetivo principal del texto es motivar el lector a practicar el camino budista, y esto 
se logra, al menos en parte, evocando la transitoriedad de todos los fenómenos y su resultado, sufrimiento. Dejando a un 
lado el análisis acerca de la veracidad de los eventos a ocurrir, el texto tiene un valor motivacional, un elemento de gran 
importancia en el camino espiritual, y que en este caso, describe como todo lo que conocemos puede cambiar en muy 
poco tiempo y convertirse en una situación intolerable en donde practicar un camino espiritual se convertirá en una tarea 
casi imposible, así, el momento de adiestrar la mente es siempre el ahora.


1 Dudjom Rinpoche, Gyurme Dorje, y Matthew Kapstein, The Nyingma School of Tibetan Buddhism, 934. ↑



Meses numerados y sus animales del zodíaco 

Estos son los 12 meses numerados y su animal del zodíaco:


	 1	 ཟླ་བ་དང་པོ (zla ba dang po, primer mes): tigre


	 2	 ཟླ་བ་གཉིས་པ (zla ba gnyis pa, segundo mes): conejo


	 3	 ཟླ་བ་གསུམ་པ (zla ba gsum pa, tercer mes): dragón


	 4	 ཟླ་བ་བཞི་པ (zla ba bzhi pa, cuarto mes): serpiente


	 5	 ཟླ་བ་ལྔ་པ (zla ba lnga pa, quinto mes): caballo


	 6	 ཟླ་བ་དྲུག་པ (zla ba drug pa, sexto mes): oveja


	 7	 ཟླ་བ་བདུན་པ (zla ba bdun pa, séptimo mes): mono


	 8	 ཟླ་བ་བརྒྱད་པ (zla ba brgyad pa, octavo mes): pájaro


	 9	 ཟླ་བ་དགུ་པ (zla ba dgu pa, noveno mes): perro


	 10	 ཟླ་བ་བཅུ་པ (zla ba bcu pa, décimo mes): cerdo


	 11	 ཟླ་བ་བཅུ་གཅིག་པ (zla ba bcu gcig pa, undécimo mes): ratón


	 12	 ཟླ་བ་བཅུ་གཉིས་པ (zla ba bcu gnyis pa, duodécimo mes): buey


https://preply.com/es/blog/meses-en-tibetano-calendario/


