
Oración: La Luz 
Esclarecedora: Para 
Protegerte de Una 
Profecía del Futuro

             La Luz Esclarecedora: Una Profecía del Futuro

De las Palabras del Buda Compiladas por Jamyang 
Khyentse Chökyi Lodrö

Traducida al inglés por Adam Pearcey en el año 2020, 
con el generoso apoyo de la

Fundación Khyentse y el Terton Sogyal Trust,

y con la gentil asistencia de Alak Zenkar Rinpoché.

.

Extraída del Sitio: https://www.lotsawahouse.org/

para su



para su

Traducción y Edición al castellano por Kunga Samten 
durante la primavera del 2021.

              La Luz 
Esclarecedora: Una 
Profecía del Futuro

De las palabras del Buda

Compiladas por Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö[1]

Homenaje a las Tres Joyas[2].

El Bendito enseñó el siguiente texto, el cual será de 
beneficio durante la era malvada.

El alcance de lo que se llama Dharma se asemeja a un 
camino. ¿Por qué? Es por este camino que todos los 
seres vivientes viajan. Por eso se dice que el Dharma es 
como un camino.



El alcance de lo que se llama Dharma se asemeja a un 
camino. ¿Por qué? Es por este camino que todos los 
seres vivientes viajan. Por eso se dice que el Dharma es 
como un camino.

Una vez, cuando el Bendito estaba sentado debajo del 
árbol bodhi, vio a todos los seres vivientes de 
Jambudvipa. Él vio que al final de los tiempos, en el 
período de quinientos años, surgiría una era de maldad. 
En cuanto a los pensamientos y acciones de todos los 
seres, aquellas personas que encuentren este texto, a 
través de su pureza diez veces mayor, serán muy 
meritorias; mientras que aquellos que no encuentren este 
texto serán débiles en mérito y experimentarán un intenso 
dolor debido a las aflicciones. Los seres humanos sobre 
la tierra se sentirán como si fueran despedazados con 
armas.

Entonces, el venerable Ānanda le dijo al Bendito: “Oh 
Bendito, ya que consideras a los seres humanos con 
compasión, por favor, sálvalos de este sufrimiento.”

El Bendito le dijo al venerable Ananda: «Te lo explicaré. 
Yo estaba morando en la extensión del espacio. Dirigí mi 
intención para ver a los seres vivos de Jambudvīpa. 
Escuchen, todos ustedes, mis palabras. Este texto del 
Dharma es una enseñanza que será beneficiosa cuando 
surja una época de maldad. Escribir, recitar, y practicar la 
visualización y recitación del Gran Compasivo purificará 
rápidamente todas las acciones dañinas y los 
oscurecimientos. Honrar este texto con ofrendas de 
incienso y flores provocará la felicidad de todos los seres 
sintientes. Escribir y recitar este texto te llevará a un 
excelente renacimiento en todas las vidas futuras”.



El Bendito le dijo al venerable Ananda: «Te lo explicaré. 
Yo estaba morando en la extensión del espacio. Dirigí mi 
intención para ver a los seres vivos de Jambudvīpa. 
Escuchen, todos ustedes, mis palabras. Este texto del 
Dharma es una enseñanza que será beneficiosa cuando 
surja una época de maldad. Escribir, recitar, y practicar la 
visualización y recitación del Gran Compasivo purificará 
rápidamente todas las acciones dañinas y los 
oscurecimientos. Honrar este texto con ofrendas de 
incienso y flores provocará la felicidad de todos los seres 
sintientes. Escribir y recitar este texto te llevará a un 
excelente renacimiento en todas las vidas futuras”.

Al pie del árbol había un gran lago, en cuyas orillas estaba 
sentada la emanación de la Gran Compasión, el cual 
había dirigido su magnanimidad hacia todos los seres 
vivos y lloraba intensamente. El Bendito dijo:

“Gran Compasivo, escucha bien. No hay necesidad de 
llorar. Escucha bien lo que tengo que decir. En el mes del 
tigre del nuevo año decidí ir al reino humano[3]. En ese 
momento liberé a todos los seres de la era del mal, del 
océano de sufrimiento que es el saṃsāra. Ellos 
renunciaron a toda acción dañina. Incluso guié a los seres 
que habían caído en los infiernos. En ese momento, 
difundí este texto del dharma. Escribir o recitar este texto 
pondrá fin a todas las enfermedades. Cualquier persona 
que lo escriba beneficiará a todo un pueblo. Cualquier 
pueblo en el que se escriba beneficiará a todo el país. El 
mérito de los seres humanos aumentará y se evitarán las 
circunstancias negativas y los obstáculos. Él traerá la 
liberación de los sufrimientos de los infiernos. Será 
beneficioso tanto en la vida presente como en la futura. 
Este es el camino esencial para todos los seres de las 
seis clases. Es comparable a navegar en un barco por un 
océano o un río. Tener fe y devoción pura hacia este texto 
es crucial. Hasta la llegada de Maitreya al reino humano, 
este texto producirá grandes beneficios. Escribir este 
Dharma y compartirlo con otros traerá un mérito ilimitado 
dentro de la misma vida y el mismo cuerpo. Hará que el 
océano lleno de sangre del saṃsāra se seque.



“Gran Compasivo, escucha bien. No hay necesidad de 
llorar. Escucha bien lo que tengo que decir. En el mes del 
tigre del nuevo año decidí ir al reino humano[3]. En ese 
momento liberé a todos los seres de la era del mal, del 
océano de sufrimiento que es el saṃsāra. Ellos 
renunciaron a toda acción dañina. Incluso guié a los seres 
que habían caído en los infiernos. En ese momento, 
difundí este texto del dharma. Escribir o recitar este texto 
pondrá fin a todas las enfermedades. Cualquier persona 
que lo escriba beneficiará a todo un pueblo. Cualquier 
pueblo en el que se escriba beneficiará a todo el país. El 
mérito de los seres humanos aumentará y se evitarán las 
circunstancias negativas y los obstáculos. Él traerá la 
liberación de los sufrimientos de los infiernos. Será 
beneficioso tanto en la vida presente como en la futura. 
Este es el camino esencial para todos los seres de las 
seis clases. Es comparable a navegar en un barco por un 
océano o un río. Tener fe y devoción pura hacia este texto 
es crucial. Hasta la llegada de Maitreya al reino humano, 
este texto producirá grandes beneficios. Escribir este 
Dharma y compartirlo con otros traerá un mérito ilimitado 
dentro de la misma vida y el mismo cuerpo. Hará que el 
océano lleno de sangre del saṃsāra se seque.

“Por medio de diez impurezas mentales, los seres serán 
primero abrumados por las aflicciones. ¡Cuan dignos de 
compasión son todos los seres! Después, en segundo 
lugar, el reino humano se convertirá en un valle lleno de 
sangre. En tercer lugar, aunque se planten cultivos y se 
cultive la tierra, no habrá libertad para disfrutar de los 
resultados [4]. En cuarto lugar, los seres humanos 
experimentarán un intenso sufrimiento. En quinto lugar, 
las personas carecerán de visión al transitar por los 
caminos [5]. En sexto lugar, las ciudades serán invadidas 
por animales salvajes carnívoros. En séptimo lugar, los 
edificios dentro de los países quedarán vacíos [6]. En 
octavo lugar, se verán animales salvajes carnívoros 
vagando sin rumbo fijo [7]. En noveno lugar, aunque 
algunas personas quisieran permanecer, no se atreverán 
a quedarse. En décimo lugar, aparecerán fantasmas 
hambrientos y espíritus dañinos que vagarán por las 
ciudades. Esto es lo que sucederá en base a las diez 
impurezas.

“La gente carecerá de respeto por los demás y parecerá 
alabarse a sí misma mientras desprecia a los demás. En 
la sociedad humana hay cuatro clases: gobernantes, 
comerciantes, trabajadores y sacerdotes [8]. Si todos 
ellos tienen confianza y reverencia por este texto, la 
época será de fortuna.»

El Bendito dijo: “Aquellos que desconfíen de este texto se 
engañarán unos a otros y caerán en el infierno del 
tormento final (avīci). Ellos no escucharán el Dharma, y 
sus llantos de angustia se oirán por todo el cielo y la 
tierra. Amanecerá una era de epidemias [9].



El Bendito dijo: “Aquellos que desconfíen de este texto se 
engañarán unos a otros y caerán en el infierno del 
tormento final (avīci). Ellos no escucharán el Dharma, y 
sus llantos de angustia se oirán por todo el cielo y la 
tierra. Amanecerá una era de epidemias [9].

Escribir o recitar este texto del Dharma inmediatamente 
después de escucharlo superará todas las epidemias y el 
hambre. Él traerá un excelente renacimiento.

“Hay siete formas de sufrimiento en este mundo: [10] 
primero, está el sufrimiento del calor y el frío en los 
infiernos; segundo, el sufrimiento del hambre y la sed 
entre los pretas; tercero, el sufrimiento de la ignorancia y 
la confusión entre los animales [11]. cuarto, el sufrimiento 
del nacimiento, la vejez, la enfermedad y la muerte, así 
como la falta de libertad, la pobreza y la adhesión a 
puntos de vista erróneos entre los seres humanos; [12] 
quinto, el sufrimiento de la hostilidad y el conflicto entre 
los asuras; [13] sexto, el sufrimiento de la muerte, la 
transmigración y la caída entre los dioses; [14] y séptimo, 
el sufrimiento del bardo del devenir. Tener confianza en 
este texto, el cual es beneficioso en estas circunstancias, 
hará que se cumplan todos los deseos y se eliminen 
todas las enfermedades. Traerá la excelente fortuna de 
una época pasada.

“Te preguntarás por qué esto es así. En un año de 
Caballo de Fuego macho, un meteorito del tamaño de 
una gran roca [15] caerá desde la extensión del espacio y 
aterrizará sobre la orilla de un gran cuerpo de agua. [16] 
Cuando ese meteorito se abra, este texto emergerá de él. 
Será entonces de vital importancia que este texto del 
dharma se transmita de una persona a otra y no se 
mantenga oculto o en secreto. Este no está destinado 
sólo a uno o dos individuos; él se ha establecido por el 
bien de todos los seres sintientes. ¡Que puedan todos los 
sufrimientos del saṃsāra llegar a su fin!



“Te preguntarás por qué esto es así. En un año de 
Caballo de Fuego macho, un meteorito del tamaño de 
una gran roca [15] caerá desde la extensión del espacio y 
aterrizará sobre la orilla de un gran cuerpo de agua. [16] 
Cuando ese meteorito se abra, este texto emergerá de él. 
Será entonces de vital importancia que este texto del 
dharma se transmita de una persona a otra y no se 
mantenga oculto o en secreto. Este no está destinado 
sólo a uno o dos individuos; él se ha establecido por el 
bien de todos los seres sintientes. ¡Que puedan todos los 
sufrimientos del saṃsāra llegar a su fin!

“En el futuro, al final del período de quinientos años,

Cuando las enseñanzas del Buda estén en declive,

Cuando la disciplina de los monjes se haya deteriorado,

Cuando las mentes estén ocupadas con pensamientos 
negativos, Cuando la gente se deleite con las promesas 
rotas y malos actos, Cuando ellos se involucren en las 
diez acciones insalubres, Cuando los practicantes del 
mantra reciten hechizos malignos, Cuando los cinco 
venenos se alimenten en lo más profundo, Cuando la 
gente se comporte mal física y verbalmente,

Cuando la enseñanza del Dharma esté en declive 
terminal,

Cuando las plumas de los pájaros se desarrollen en las 
laderas, [17] Cuando la madera se guarde en una caja de 
hierro, [18]



Cuando las plumas de los pájaros se desarrollen en las 
laderas, [17] Cuando la madera se guarde en una caja de 
hierro, [18]

Cuando la gente cometa acciones perversas,

Todas estas acciones, faltas y defectos [19]

Anunciarán sin duda una temible época de crisis.

Este texto, que disipa las condiciones de una época 
malvada,

Debe ser escrito o recitado inmediatamente después de 
ser visto- No tengas duda de que esto evitará los males 
de la época.

Basta con preguntar si esto es cierto.

Hablemos y expresemos sólo la verdad.

Todos los que afirman que esto no es cierto

Serán golpeados por los síntomas de la enfermedad

Desde las puntas de los cabellos de sus cabezas

hasta la punta de los dedos de los pies”.

            Cuando el Bendito hubo dicho esto, el Gran 
Compasivo, Maitreya, Ānanda, y el mundo entero con sus 
seres humanos, asuras y gandharvas se regocijaron y 
alabaron el discurso del Bendito.



            Cuando el Bendito hubo dicho esto, el Gran 
Compasivo, Maitreya, Ānanda, y el mundo entero con sus 
seres humanos, asuras y gandharvas se regocijaron y 
alabaron el discurso del Bendito.

Entonces el Bendito extendió su mano derecha, 
bellamente adornada con las marcas y signos, y con ella 
tocó el suelo, subyugando así a las malignas fuerzas 
demoníacas junto con sus séquitos. Hay que entrenarse 
en esta perfección trascendente de la sabiduría, la cual 
aporta una alegría y un bienestar mental inconcebibles, y 
que subyuga y pacifica la enfermedad y las fuerzas 
demoníacas. Entonces el Bendito entró en una absorción 
meditativa similar al Ganges [20] y pronunció este texto 
que resume todas las excelentes enseñanzas de los 
sūtras.

Entonces, Ānanda se dirigió al Bendito una vez más: 
«Bendito, este Dharma que has enseñado tiene el 
propósito de evitar obstáculos y circunstancias negativas 
en el saṃsāra. En el año del Mono de Tierra masculino 
(nota del editor: 2028 si es que corresponde a este ciclo 
rabjung) se producirá una epidemia, y será crucial 
disponer de un medio profundo para afrontarla. Si los 
seres dudan de la verdad de esto y no confían en este 
texto, descuidándolo por indiferencia para que no pueda 
difundirse, [21] esto sólo deleitará a las fuerzas 
demoníacas. Pero el copiar y confiar en este texto, traerá 
mucha felicidad. Este texto del Dharma traerá alivio”.

El Bendito respondió: [22]



El Bendito respondió: [22]

“Bien, bien. Eso es extremadamente bueno.

Esto debe enseñarse en todas partes desde un principio, 
Y eso resultará una excelente riqueza de virtud.

El mérito y las cualidades se desplegarán plenamente. 
Todos los budas perfectos lo han dicho así.

Nanda, Upananda y el resto de ustedes,

Esfuércense en esto, que es beneficioso para los seres.

            En el futuro, al final de los tiempos,

La virtud de esto estará más allá de lo imaginable. Para 
quien tenga fe en esto

Todos los deseos se cumplirán,

Y los obstáculos y la adversidad serán desterrados. Una 
persona con fe en las enseñanzas del Buda debería hacer 
ofrendas con incienso y flores”.

Entonces el protector Maitreya miró desde la extensión 
del espacio y vio que los seres humanos estaban 
derramando lágrimas de sangre. Él se presentó ante el 
Bendito y le dijo: “Bendito, te ruego que impartas un 
Dharma para el futuro, que transmita tu mensaje con 
pocas palabras pero que contenga grandes bendiciones.”



Entonces el protector Maitreya miró desde la extensión 
del espacio y vio que los seres humanos estaban 
derramando lágrimas de sangre. Él se presentó ante el 
Bendito y le dijo: “Bendito, te ruego que impartas un 
Dharma para el futuro, que transmita tu mensaje con 
pocas palabras pero que contenga grandes bendiciones.”

El Bendito respondió:

“Maitreya, eso es excelente.

Escucha mi discurso.

Él se imparte por el bien de todos los seres Incluidos 
Brahmā y Śakra.

Para beneficiar a todos los seres vivos

He comunicado verbalmente este mensaje. Debe ser 
respetado y aplicado con diligencia, Ya que traerá una 
abundancia de virtudes.

“Luego, en el primer mes de otoño durante el año del 
Caballo de Fuego masculino y en el año del Mono de 
Tierra masculino, las personas malvadas que carecen de 
fe en este texto encontrarán sus muertes. Las personas 
que copien o reciten este texto tendrán una larga vida, 
gozarán de buena salud y obtendrán muchos méritos. 
Todas las fuerzas dañinas de esta era maligna vendrán a 
rondar por las ciudades. Invisibles para los seres 
humanos, pasarán por lugares inciertos mientras 
permanecen ocultos. En ese momento, las bendiciones 
de este texto del Dharma harán que todos los espíritus, 
las fuerzas malignas y las influencias dañinas se 
estremezcan y huyan. Es vital que este texto se difunda 
por todas las tierras. No lo consideres falso ni albergues 
dudas.



“Luego, en el primer mes de otoño durante el año del 
Caballo de Fuego masculino y en el año del Mono de 
Tierra masculino, las personas malvadas que carecen de 
fe en este texto encontrarán sus muertes. Las personas 
que copien o reciten este texto tendrán una larga vida, 
gozarán de buena salud y obtendrán muchos méritos. 
Todas las fuerzas dañinas de esta era maligna vendrán a 
rondar por las ciudades. Invisibles para los seres 
humanos, pasarán por lugares inciertos mientras 
permanecen ocultos. En ese momento, las bendiciones 
de este texto del Dharma harán que todos los espíritus, 
las fuerzas malignas y las influencias dañinas se 
estremezcan y huyan. Es vital que este texto se difunda 
por todas las tierras. No lo consideres falso ni albergues 
dudas.

“Para aquellos que carecen de fe en este Dharma 
enseñado por el sabio y venerable Buda, Sugata, 
conocedor del mundo, guía y domador de los seres, el 
insuperable maestro de dioses y hombres, conquistador 
despierto y trascendente, se producirá un gran terremoto 
en un año del Caballo de Fuego. La crisis que surgirá en 
este momento se intensificará en el año de la Oveja de 
Fuego femenina, y algunas personas contraerán 
enfermedades debido a la contaminación (grib) y morirán 
[23]. Algunos morirán en las carreteras y otros en 
desprendimientos [24].

“En un año del Mono de Tierra macho habrá 
inundaciones aterradoras. En verano, las enfermedades 
provocadas por el hambre causarán pérdidas de vidas. 
En ese momento, los espíritus dañinos invadirán la tierra. 
Copiar y recitar esta enseñanza proporcionará protección 
contra las influencias dañinas y los creadores de 
obstáculos.

“En un año del Pájaro de Tierra femenino (nota del editor: 
2029 si corresponde a este ciclo rabjung) será de crucial 
importancia evitar dañar a los demás, abstenerse de 
consumir carne o sangre y guardar los votos.



“En un año del Pájaro de Tierra femenino (nota del editor: 
2029 si corresponde a este ciclo rabjung) será de crucial 
importancia evitar dañar a los demás, abstenerse de 
consumir carne o sangre y guardar los votos.

“En un año del Perro de Hierro macho (nota del editor: 
2030 si corresponde a este ciclo rabjung) las tierras y 
ciudades serán invadidas por tigres, leopardos, osos, 
lobos y chacales. En ese momento será crucial copiar y 
recitar este Dharma como medio de liberación para los 
seres humanos.

“En un año de la Oveja de Hierro [25] (nota del editor: 
2051 si corresponde a este ciclo rabjung) todos los seres 
sintientes llegarán a carecer de auto-control, como un 
papel arrastrado por el viento o como un gran lago que se 
agita y se desborda. En ese momento, las personas que 
no tengan fe en este texto morirán”.

Entonces el Bendito dijo al Gran Compasivo:

“En un año del Ratón (nota del editor: el próximo año de 
ratón es en 2032), el sonido melodioso del Dharma 
emanará desde la extensión del espacio. Si uno copiara o 
recitara este texto, el cual se irradia a través de las cuatro 
direcciones cardinales y las ocho intermedias con el 
poder y la fuerza de las bendiciones de los budas, como 
la luz del sol y la luna, traería beneficios hasta la llegada 
de Maitreya. Tal es el potencial de este texto.

“Si esto se copia o se recita en voz alta



“Si esto se copia o se recita en voz alta

Traerá un gran mérito.

En un palacio sobre el Monte Potala

Reside la emanación del discurso del Buda

rodeada de un séquito de bodhisattvas.

Por encima, por debajo y en cada una de las diez 
direcciones — Conducirá a la felicidad a los seres de 
todas partes.

“Además, el Gran Compasivo consideró a todos los seres 
humanos con compasión y difundió este texto [26] por el 
bien de los seres sintientes. Cuando se dude de él y se le 
considere falso, entonces en los meses del comienzo y 
del medio del verano surgirá una epidemia. La gente 
enfermará por la mañana y morirá por la tarde [27]. En ese 
momento, al desarrollarse la era de crisis, las plantas y 
los bosques serán talados y cortados, las montañas 
rocosas se desmoronarán desde su base, y la tierra 
temblará y se estremecerá, como si fuera incapaz de 
permanecer quieta. No más de una de cada diez 
personas sobrevivirá. No pienses que esto es falso, pues 
es la palabra del Bendito [28]. ¡Cuan dignos de 
compasión son todos los seres!

            “Entonces, en un año de la Oveja de Fuego 
femenina y del Mono de Tierra masculino amanecerá el 
malvado período de los “quinientos años”. Los conflictos 
surgirán de todas partes — en los cuatro puntos 
cardinales y en los ocho intermedios. Los seres humanos 
pelearán y lucharán entre sí. [29] Este es un Dharma que 
libera de los estragos del ese tiempo. Por copiarlo y 
recitarlo a primera vista se superará el conflicto. Este 
texto, que trae bienestar si se copia o recita, traerá 
virtudes ilimitadas y liberará de todo temor y 
preocupación.



            “Entonces, en un año de la Oveja de Fuego 
femenina y del Mono de Tierra masculino amanecerá el 
malvado período de los “quinientos años”. Los conflictos 
surgirán de todas partes — en los cuatro puntos 
cardinales y en los ocho intermedios. Los seres humanos 
pelearán y lucharán entre sí. [29] Este es un Dharma que 
libera de los estragos del ese tiempo. Por copiarlo y 
recitarlo a primera vista se superará el conflicto. Este 
texto, que trae bienestar si se copia o recita, traerá 
virtudes ilimitadas y liberará de todo temor y 
preocupación.

“Este texto del Dharma no es solo para uno o dos 
individuos; fue compuesto para el bien de todos los seres 
sintientes. Si este texto del Dharma se distribuye por 
todas las tierras y en todas las direcciones, los seres 
humanos disfrutarán de una excelente felicidad y 
bienestar. Mediante la abundancia de virtudes, [30] los 
sufrimientos de los seres sintientes terminarán.

«A menos que este texto se recuerde diligentemente 
durante cinco o seis meses, se iniciará una era de 
epidemias. Algunos morirán de fiebre; otros morirán de 
resfriados; algunos perderán la cordura y morirán; [31] 
algunos morirán de una enfermedad en la garganta; [32] 
algunos morirán de una enfermedad en el corazón; 
algunos experimentarán dolor intestinal y luego morirán; 
otros morirán por una enfermedad en el hígado. Hay un 
remedio para estos espíritus dañinos y enfermedades 
[33].

“Los hijos e hijas de noble familia deberían llevar en su 
cuerpo este texto que protege y remedia estas formas de 
enfermedad e influencia dañina. El mantra que protege y 
libera de todos los espíritus divinos, los espíritus nāga, 
los espíritus elementales y las epidemias —Emaho, p’en 
no p’en no svāhā—[34] debe ser llevado por los hombres 
en su lado derecho y por las mujeres en el izquierdo. 
Hacerlo liberará de todas las epidemias y traerá un 
excelente renacimiento. No hay duda de que copiar, 
recitar y tener fe en esto, traerá la liberación del océano 
de sufrimiento lleno de sangre que es el saṃsāra.



“Los hijos e hijas de noble familia deberían llevar en su 
cuerpo este texto que protege y remedia estas formas de 
enfermedad e influencia dañina. El mantra que protege y 
libera de todos los espíritus divinos, los espíritus nāga, 
los espíritus elementales y las epidemias —Emaho, p’en 
no p’en no svāhā—[34] debe ser llevado por los hombres 
en su lado derecho y por las mujeres en el izquierdo. 
Hacerlo liberará de todas las epidemias y traerá un 
excelente renacimiento. No hay duda de que copiar, 
recitar y tener fe en esto, traerá la liberación del océano 
de sufrimiento lleno de sangre que es el saṃsāra.

¡Cuán dignas de compasión son todas las personas entre 
el cielo y la tierra! [35] ¡Que puedan todas las 
enfermedades que causan la muerte prematura entre los 
seres humanos ser totalmente pacificadas! ¡Que puedan 
los seres llegar a tener la excelencia de las épocas 
pasadas! Que puedan llegar a poseer un mérito 
inconmensurable.

Para los seres que carecen de fe en este texto del 
dharma no habrá tiempo de liberación [36]. Los pueblos 
serán invadidos por diversas formas de espíritus dañinos. 
En ese momento los llantos de la gente llenarán el aire y 
resonarán por toda la tierra [37]. Aunque habrá frutas y 
cereales nutritivos, todos carecerán de poder para 
consumirlos. Toda la población comerá alimentos 
demoníacos [38].



Entonces, el Gran Compasivo, el noble Avalokiteśvara, 
dijo lo siguiente [39] para que los seres pudieran 
despertar la compasión en sus mentes: “Bendito, te 
ruego que infundas este texto con tus bendiciones. 
Conságralo con poderes magnetizantes, te lo ruego”.

Entonces el Bendito dijo: “Si este texto es venerado con 
fe y devoción los malos tiempos llegarán a su fin. Traerá 
el mérito ilimitado de liberarse de toda forma de 
enfermedad contagiosa. Que todos los seres humanos de 
esta tierra se liberen del conflicto, la enfermedad y la 
miseria de una época malvada y obtengan toda la 
excelencia de una era pasada [40].

“De acuerdo con esta aspiración, por el bien de la virtud, 
[41] y especialmente si esto se recita durante el mes del 
caballo [42] y el mes del conejo [43] traerá inimaginables 
cualidades beneficiosas.

            Las personas que copien y reciten este texto 
gozarán de larga vida, buena salud y felicidad [44]. Copiar 
parcialmente el texto apaciguará todas las causas de 
daño en una época de maldad.

Este se difundió una vez durante el pasado año del 
Dragón [45]. Al parecer, no pudo extenderse por todo el 
mundo. Así es como la época del mal se impuso por 
primera vez.



Este se difundió una vez durante el pasado año del 
Dragón [45]. Al parecer, no pudo extenderse por todo el 
mundo. Así es como la época del mal se impuso por 
primera vez.

Más tarde, el texto se difundió en un año del Caballo de 
Fuego masculino.

Este texto del Dharma es el medio para evitar los malos 
tiempos. A menos que pueda extenderse por todas las 
tierras, las cosechas quedarán arruinadas por la plaga, el 
granizo y las heladas, lo que provocará una hambruna. 
Surgirá una epidemia de enfermedades irreconocibles 
trayendo dolor y miseria. No hay duda de que copiar o 
recitar esto traerá la liberación de todo sufrimiento.

Hasta que el protector victorioso Maitreya llegue a este 
mundo, este texto del Dharma servirá de refugio a los 
seres. Para aquellos con fe en él y devoción por él, dejen 
que limpie y purifique todas las acciones dañinas, 
oscurecimientos y tendencias habituales. ¡Que puedan 
las cosechas ser siempre excelentes! ¡Que pueda la virtud 
ser abundante! ¡Que pueda esto ser una fuente como la 
gema de todo lo que se desea y se requiere! [46] ¡Que 
pueda todo en estas tierras ser auspicioso! ¡Que pueda 
cada lugar volverse resplandeciente! Con la enfermedad, 
el hambre y la guerra totalmente superadas, que puedan 
las lluvias traer excelentes cosechas y que puedan todos 
los deseos cumplirse espontáneamente. Con la riqueza y 
la prosperidad extendiéndose por toda la tierra, que 
pueda la Rueda del Dharma girar y permanecer siempre 
segura.

            Cuando el Bendito hubo dicho esto, el Gran 
Compasivo, Maitreya, Ānanda, y el mundo entero, 
incluyendo los dioses, seres humanos, asuras y 
gandharvas, se regocijaron y alabaron las palabras del 
Bendito.



            Cuando el Bendito hubo dicho esto, el Gran 
Compasivo, Maitreya, Ānanda, y el mundo entero, 
incluyendo los dioses, seres humanos, asuras y 
gandharvas, se regocijaron y alabaron las palabras del 
Bendito.

Con esto concluye La luz Clarificadora: una profecía del 
futuro. [47]

…

                            Notas:

1 – Este texto ha sido descrito como una revelación de 
Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, aparentemente porque 
el texto está incluido en la edición de 2012 de sus 
escritos recopilados (pero no en ediciones anteriores); sin 
embargo, su inclusión allí se debe a su papel en la 
compilación del texto. La edición de Ya chen (véase la 
bibliografía para más detalles) termina con la siguiente 
nota: “Aunque parece haber dos ediciones diferentes de 
esta profecía para el futuro del maestro supremo, el 
Señor de los Sabios, ésta fue tomada del original que 
Khyentse Chökyi Lodrö, Vajradhara en persona, compiló 
por el bien de los seres de la era degenerada y que fue 
impreso en Delhi en 1979 por Tsering Tashi de Sikkim, el 
secretario de la editorial de Gyalwang Karmapa”. Véanse 
también: https://www.lotsawahouse.org/tibetan-masters/
jamyang-khyentse- chokyi-lodro/benedictory-verses-for-
clarifying-light-prophecy, que se adjuntan a la edición 
gSung ‘bum de este texto.



1 – Este texto ha sido descrito como una revelación de 
Jamyang Khyentse Chökyi Lodrö, aparentemente porque 
el texto está incluido en la edición de 2012 de sus 
escritos recopilados (pero no en ediciones anteriores); sin 
embargo, su inclusión allí se debe a su papel en la 
compilación del texto. La edición de Ya chen (véase la 
bibliografía para más detalles) termina con la siguiente 
nota: “Aunque parece haber dos ediciones diferentes de 
esta profecía para el futuro del maestro supremo, el 
Señor de los Sabios, ésta fue tomada del original que 
Khyentse Chökyi Lodrö, Vajradhara en persona, compiló 
por el bien de los seres de la era degenerada y que fue 
impreso en Delhi en 1979 por Tsering Tashi de Sikkim, el 
secretario de la editorial de Gyalwang Karmapa”. Véanse 
también: https://www.lotsawahouse.org/tibetan-masters/
jamyang-khyentse- chokyi-lodro/benedictory-verses-for-
clarifying-light-prophecy, que se adjuntan a la edición 
gSung ‘bum de este texto.

2 – mChan bu precede este homenaje con Namo guru 
lokeśvaraye (sic).

3 – El mes del tigre es el primer mes del año.

4 – Ya chen: rang gi rjes su ‘brang dbang med. gSung 
‘bum: rang gi spyod dbang med.

5 – Ya chen: lam la ‘gro bar mig gis mi mthong. gSung 
‘bum: lam la ‘gro ba’i mi mi mthong (“las personas que 
viajen por los caminos serán invisibles”)

6 – Ya chen: rgyal khams kyi khang pa rnams stongs par 
‘gyur ro. gSung ‘bum: rgyal khams dang khang pa rnams 
stong par ‘gyur (“Los países y las casas quedarán 
desolados”.

7 – Ya chen: chags med du. gSung ‘bum: cha med du.

8 – Estos son los cuatro niveles o clases (varṇa) de la 
sociedad india: los del gobernante o guerrero (kṣatriya), el 
comerciante (vaiśya), el trabajador (śūdra) y el sacerdote 
(brāhmaṇa).

9 – gSung ‘bum has: tshe ‘di la yang “incluso en la misma 
vida”. Ya chen omite esto.



9 – gSung ‘bum has: tshe ‘di la yang “incluso en la misma 
vida”. Ya chen omite esto.

10 – Siguiendo a gSung ‘bum 592.4 aquí:’ jig rten na sdug 
bsngal bdun yod. Ya chen: mi la sdug bsngal bdun yod.

11 – La traducción sigue a gSung ‘bum: dud’ gro blun 
rmongs kyi sdug bsngal. Ya chen enumera el tercer 
sufrimiento como el de los asuras.

12 – Después de gSung ‘bum: mi la skye rga na’ chi dang 
mi khom pa dang dbul ‘phong lta ba log’ dzin gyi sdug 
bsngal.

13 – La traducción aquí sigue a gSung ‘bum. Ya chen 
enumera el quinto sufrimiento como el de tener puntos de 
vista erróneos.

14 – La traducción sigue gSung ‘bum. Ya chen tiene 
simplemente: lha tshe ring po’i sdug bsngal.

15 – La de traducción Ya chen sigue: pha bong tsam. 
gSung ‘bum tiene bong ba tsam (“del tamaño de un 
terrón de tierra”).

16 – El tibetano (mtsho chen po) aquí podría indicar un 
mar o un lago grande.

17 – AZR: Esto podría referirse a las personas volubles e 
inestables que acuden a los retiros de montaña en lugar 
de los practicantes más estables.



17 – AZR: Esto podría referirse a las personas volubles e 
inestables que acuden a los retiros de montaña en lugar 
de los practicantes más estables.

18 – AZR: Esto podría referirse al hecho de que los 
practicantes talentosos se mantienen ocultos o 
mantienen un perfil bajo. Piensa en una espada que 
siempre se mantiene en una vaina, para que nadie sepa 
de su filo y fuerza.

19 – La traducción de Ya chen sigue: las rnams nyes 
skyon de rnams kun. gSung ‘bum has las ngan nyes 
rkyen de rnams kyis (“estas malas acciones y condiciones 
dañinas”).

20 – Siguiendo a Ya chen: gaṅgā’i ting nge ‘dzin. gSung 
‘bum has gang gi ting nge’ dzin.

21 – gSung ‘bum tiene btang snyoms su lus nas 
(“descuidarlo por indiferencia”) pero esto se omite en Ya 
chen.

22 – gSung ‘bum has bcoms ldan ‘das kyis (“El Bendito 
respondió”); Ya chen omite esto.

23 – Después de A ‘dzom: mi la la grib kyi nad kyis zin 
nas’ chi. NLMa, NLMb, NLMc, Ya chen y gSung ‘bum 
tienen aquí’ gril nas ‘chi (¿”morir en masa”?).

24 – Siguiendo A ‘dzom: sa rnyil nas’ chi. Ya chen: la la 
dran pa snying nas ‘chi. gSung ‘bum: la la ni dran pa 
nyams nas’ chi (“algunos perderán el conocimiento y 
morirán”).



24 – Siguiendo A ‘dzom: sa rnyil nas’ chi. Ya chen: la la 
dran pa snying nas ‘chi. gSung ‘bum: la la ni dran pa 
nyams nas’ chi (“algunos perderán el conocimiento y 
morirán”).

25 – Siguiendo a Ya chen y gSung ‘bum. Un ‘dzom, 
NLMa, NLMb y NLMc tienen aquí Pig (phag) en lugar de 
Sheep (lug).

26 – Siguiendo A ‘dzom. Ya chen y gSung ‘bum omiten yi 
ge’ di (“este texto”).

27 – Después de gSung ‘bum: snga’ dro na nas dgong 
mo ‘chi. Ya chen: nam lang nas dgung mo ‘chi. A ‘dzom: 
nam lang nas dgong mo’i bar la’ chi

28 – Siguiendo a gSung ‘bum y A’ dzom. Ya chen has: mi 
bden bsam na bcom ldan ‘das kyi bka’ yin (“Podrías 
pensar que esto es falso, pero es la palabra del Bendito”).

29 – Siguiendo a Ya chen: nang dme byed. gSung ‘bum: 
rme byed nas zad (¿”luchar entre sí y extinguirse”?).

30 – Después de gSung ‘bum: dge ba phun sum tshogs 
pa yis. Otras ediciones tienen yin en lugar de yis.

31 – gSung ‘bum: la la smyo nas’ chi. A ‘dzom: la la ni 
myid pa na nas’ chi (“algunos morirán de enfermedad de 
garganta”)



31 – gSung ‘bum: la la smyo nas’ chi. A ‘dzom: la la ni 
myid pa na nas’ chi (“algunos morirán de enfermedad de 
garganta”)

32 – Ya chen: la la ni lkog ma na nas ‘chi.

33 – A ‘dzom: gdon nad de rnams la sman yod do / Esta 
línea se omite en gSung’ bum.

34 – Siguiendo a gSung ‘bum y Ya chen: e ma ho / phan 
no phan no svāhā /. A ‘dzom y mChan bu tienen e ma 
ho / oṃ ma phan ni phan ni svāhā /

35 – Siguiendo a Ya chen, A ‘dzom, mChan bu: gnam sa’i 
bar gyi mi rnams thams cad snying re rje /. gSung ‘bum:’ 
jig rten khams kyi mi rnams snying re rje / (“¡Cuán dignas 
de compasión son las personas de este mundo!”).

36 – Después de gSung ‘bum, A’ dzom y mChan bu. Ya 
chen, NLMa, NLMb, NLMd tienen sngon yang, lo que 
transformaría toda la oración: “En el pasado, para los 
seres que carecían de fe en este texto del dharma, no 
había tiempo de liberación”.

37 – gSung ‘bum: de dus mi rnams ngu’ bod kyis gnam 
sa gang. Esta línea se omite en Ya chen.

38 – gSung ‘bum: mi grangs mang pos bdud zas byed. 
Esta línea aparece antes y difiere en algunas ediciones. 
mChan bu: mi grangs mang yang bdud zas byas. A 
‘dzom: mi grangs med kyang bdud zas byed. NLMa, 
NLMb, NLMc, NLMd: mi grangs kun kyang bdud zas 
byed. Ya chen omite la línea por completo.



38 – gSung ‘bum: mi grangs mang pos bdud zas byed. 
Esta línea aparece antes y difiere en algunas ediciones. 
mChan bu: mi grangs mang yang bdud zas byas. A 
‘dzom: mi grangs med kyang bdud zas byed. NLMa, 
NLMb, NLMc, NLMd: mi grangs kun kyang bdud zas 
byed. Ya chen omite la línea por completo.

39 – Ya chen: gsung pa’i yan lag. A ‘dzom y mChan bu: 
bsrung ba’i sngags (“mantra protector”). NLMa, NLMb, 
NLMc: bsrung ba’i legs (“excelencia protectora”). NLMd: 
bsrung ba’i srung ba’i sngags.

40 – Aquí hay una variación considerable entre las 
ediciones. La mayoría de las diferencias son menores. Sin 
embargo, tenga en cuenta que gSung ‘bum omite sngon 
gyi (“pasado”).

41 – mChan bu omite dge ba’i phyir. 42 – es decir, el 
primer mes.

43 – es decir, el segundo mes.

 44 – Siguiendo a Ya chen, A ‘dzom y mChan bu. gSung 
‘bum, NLMa, NLMb, NLMc, NLMd hace que la oración 
sea imperativa hasta el final gyur cig.

45 – gSung ‘bum:’ di sngon byung ‘brug lo la gcig dar /. 
NLMa tiene thal en lugar de dar. mChan bu: sngon ‘drug 
lo nang la cha gcig song yang /

46 – Después de A ‘dzom, mChan bu, NLMa, NLMc: ni bu 
lta bu’i dgos’ dod ‘byung bar gyur cig / gSung’ bum, Ya 
chen y NLMd omiten lta bu’i.



46 – Después de A ‘dzom, mChan bu, NLMa, NLMc: ni bu 
lta bu’i dgos’ dod ‘byung bar gyur cig / gSung’ bum, Ya 
chen y NLMd omiten lta bu’i.

47 – mChan bu concluye con las siguientes adiciones: 
Que pueda cumplirse este Dharma Mahāyāna titulado La 
Luz Esclarecedora: una profecía del futuro. No dudes de 
este Dharma. Esto es dicho ante el árbol bodhi por todos 
los budas y bodhisattvas para los seres sintientes del 
tiempo degenerado del período de quinientos años con el 
fin de disipar los terrores de esa era maligna. Que pueda 
extenderse por todo el espacio. Como dice el 
Bodhicaryāvatāra (X, 37): “Desde el canto de los pájaros y 
el susurro de los árboles, / Desde los rayos de luz e 
incluso desde el cielo, / Que puedan todos los seres 
encarnados percibir para siempre / El sonido del dharma 
en una corriente constante”. De acuerdo con esto, esta 
profecía pronunciada por el Buda descendió por primera 
vez de la extensión del espacio en un previo año de 
Caballo de Fuego masculino. A partir de entonces, el 
noble Avalokiteśvara lo extendió por todas las tierras para 
beneficio de los seres. En el futuro, a partir del año de 
Caballo de Fuego masculino, ya que se dice que las 
diversas crisis ocurrirán gradualmente, es importante 
rezar a las Tres Joyas, que son las fuentes infalibles de 
refugio, y especialmente a Avalokiteśvara, protector de la 
Tierra de Nieves. También es de vital importancia cultivar 
la virtud y abandonar la maldad y, sobre todo, perseverar 
en la escritura y la recitación de este texto profético como 
medio para evitar las diversas crisis que predice. Que 
pueda esto ser una causa de protección temporal contra 
el miedo y la pacificación de las enfermedades, el hambre 
y los conflictos y, en última instancia, el logro del estado 
de omnisciencia. Esta nota fue escrita por el llamado 
Chö. Que pueda ser virtuoso. Que pueda ser auspicioso.



47 – mChan bu concluye con las siguientes adiciones: 
Que pueda cumplirse este Dharma Mahāyāna titulado La 
Luz Esclarecedora: una profecía del futuro. No dudes de 
este Dharma. Esto es dicho ante el árbol bodhi por todos 
los budas y bodhisattvas para los seres sintientes del 
tiempo degenerado del período de quinientos años con el 
fin de disipar los terrores de esa era maligna. Que pueda 
extenderse por todo el espacio. Como dice el 
Bodhicaryāvatāra (X, 37): “Desde el canto de los pájaros y 
el susurro de los árboles, / Desde los rayos de luz e 
incluso desde el cielo, / Que puedan todos los seres 
encarnados percibir para siempre / El sonido del dharma 
en una corriente constante”. De acuerdo con esto, esta 
profecía pronunciada por el Buda descendió por primera 
vez de la extensión del espacio en un previo año de 
Caballo de Fuego masculino. A partir de entonces, el 
noble Avalokiteśvara lo extendió por todas las tierras para 
beneficio de los seres. En el futuro, a partir del año de 
Caballo de Fuego masculino, ya que se dice que las 
diversas crisis ocurrirán gradualmente, es importante 
rezar a las Tres Joyas, que son las fuentes infalibles de 
refugio, y especialmente a Avalokiteśvara, protector de la 
Tierra de Nieves. También es de vital importancia cultivar 
la virtud y abandonar la maldad y, sobre todo, perseverar 
en la escritura y la recitación de este texto profético como 
medio para evitar las diversas crisis que predice. Que 
pueda esto ser una causa de protección temporal contra 
el miedo y la pacificación de las enfermedades, el hambre 
y los conflictos y, en última instancia, el logro del estado 
de omnisciencia. Esta nota fue escrita por el llamado 
Chö. Que pueda ser virtuoso. Que pueda ser auspicioso.

               Ediciones tibetanas

Bibliografía

A ‘dzom “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in 
Khams a ‘dzom dgon du bzhugs pa’i dpe rnying dpe 
dkon/ TBRC W3PD981. 9 vols. vol. 7: 521–544

mChan bu Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me. 
TBRC W8LS19467. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.].

NLMa “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Dam 
can khrag ‘thung gsol mchod sogs/ (collection of texts 
scanned at National Library of Mongolia). TBRC 
W1NLM182. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]

NLMb “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in lhag 
pa’i lha gang yang rung ba’i sgo nas rang gzhan dang 
dgon grong la byabs khrus rgyun ‘khyer du bya tshul 
sogs/ (collection of texts scanned at National Library of 
Mongolia). TBRC W1NLM195. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]

NLMc “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in 
Phongs sel sgrol ma’i sgrub thabs maN+Dal gyi bden cho 
ga rim sogs/ (collection of texts scanned at National 
Library of Mongolia). TBRC W1NLM608. 1 vols. [s.l.]: 
[s.n.], [n.d.]



NLMc “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in 
Phongs sel sgrol ma’i sgrub thabs maN+Dal gyi bden cho 
ga rim sogs/ (collection of texts scanned at National 
Library of Mongolia). TBRC W1NLM608. 1 vols. [s.l.]: 
[s.n.], [n.d.]

NLMd “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in Ma 
‘ongs lung bstan gsal byed sgron me sogs/ (collection of 
texts scanned at National Library of Mongolia). TBRC 
W1NLM408. 1 vols. [s.l.]: [s.n.], [n.d.]

gSung ‘bum “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in 
‘Jam dbyangs chos kyi blo gros kyi gsung ‘bum. TBRC 
W1KG12986. 12 vols. Bir, H.P.: Khyentse Labrang, 2012. 
Vol. 10: 587–602.

Ya chen “Ma ‘ongs lung bstan gsal byed sgron me” in 
Lung bstan phyogs btus/. TBRC W3CN532. 4 vols. dPal 
yul rdzong /: dPal ya chen o rgyan bsam gtan gling /, 
2016. Vol. 1: 1–9

Fuentes Secundarias

Karma Sungrab Gyatso (Stephen B. Aldridge). The Light 
That Makes Things Clear: A Prophecy of Things to Come. 
https://www.shroomery.org/forums/showflat.php/
Number/2787246 (accessed 15 April 2020)

Nattier, Jan. Once Upon a Future Time: Studies in a 
Buddhist Prophecy of Decline. Berkeley: Asian 
Humanities Press, 1991.



Nattier, Jan. Once Upon a Future Time: Studies in a 
Buddhist Prophecy of Decline. Berkeley: Asian 
Humanities Press, 1991.

Version: 1.2-20210914

                Que por los méritos de esta enseñanza, sus 
traducciones, su lectura y su difusión podamos renacer 
de un Loto en Dewachén, contemplar el Glorioso rostro 
de Amidewa, alcanzar Fruto de la Perfecta Iluminación y 
regresar a liberar a todos los seres del ciclo del samsara.

…Om Amidewa Hrih…


